
O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI SOG‘LIQNI SAQLASH VAZIRLIGI 

FARG‘ONA JAMOAT SALOMATLIGI TIBBIYOT INSTITUTI 

 

 

 

 «TASDIQLAYMAN»  

 O‘zbekiston Respublikasi  

 Sog‘liqni Saqlash  

 vazirligi xuzurida tashkil etilgan 

 Ilmiy texnik kengash raisi 

____________Sh.K.Atadjanovga  

 «____» __________ 2025 y. 

 

 

 

 

MAMADALIEV NEMAT KOXOROVICH 

 

“TURKISTON JADIDLARINING IJTIMOIY-SIYOSIY QARASHLARI VA 

MILLIY MADANIYAT TARAQQIYOTIDAGI O‘RNI  

(XIX ASR OXIRI – XX ASR BOSHLARIDA)”  

(monografiya) 

 

 

 

 

 

 

 

 

FARG‘ONA 2025 

 



2 
 

“Turkiston jadidlarining ijtimoiy-siyosiy qarashlari va milliy madaniyat 

taraqqiyotidagi o‘rni (XIX asr oxiri – XX asr boshlarida)”. Monografiya - 

Farg‘ona: 2025. - 163 bet 

 

Mazkur monografiya XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda 

shakllangan jadidchilik harakatining ijtimoiy-siyosiy qarashlari va milliy 

madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o‘rnini kompleks ilmiy tahlil qilishga 

bag‘ishlangan. Bunda jadidchilik tasodifiy yoki faqat ma’rifiy hodisa sifatida emas, 

balki mustamlakachilik sharoitida yuzaga kelgan ongli islohotchi harakat sifatida 

yoritiladi. 

Monografiyada Turkiston jamiyatining ijtimoiy-siyosiy muhiti, an’anaviy 

ta’lim tizimining inqirozi, Rossiya mustamlakachilik siyosatining mahalliy 

jamiyatga ta’siri hamda jadidchilik g‘oyalarining ichki va tashqi omillari ilmiy 

asosda tahlil qilinadi. Jadidlarning jamiyatni yangilash, adolatli boshqaruv, huquq 

va erkinlik, milliy o‘zlik va fuqarolik ongini shakllantirish haqidagi qarashlari 

alohida boblarda tizimli yondashuv asosida ochib beriladi. 

Ushbu monografiyada jadidlar faoliyatida ta’lim, matbuot, adabiyot, teatr, til 

va madaniy kommunikatsiyaning modernizatsiya jarayonidagi ahamiyati keng 

yoritilgan. Jadid maktablari, gazeta va jurnallar, sahna asarlari orqali milliy ongni 

uyg‘otish va jamiyatni ijtimoiy faollikka chorlash mexanizmlari ilmiy dalillar 

asosida ko‘rsatib beriladi. 

Monografiyada jadidchilik harakatining XX asr boshidagi taqdiri, siyosiy 

bosim va ta’qiblar, sovet tarixshunosligida jadidlar merosining biryoqlama talqin 

qilinishi hamda tarixiy adolatni tiklash jarayoni tahlil qilinadi. Jadidchilik 

tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talqini, uning bugungi milliy rivojlanish 

konsepsiyasidagi o’rni va tarixiy saboqlari yoritiladi. 

Mazkur monografiya tarixchilar, falsafa va siyosatshunoslik sohasidagi 

tadqiqotchilar, oliy ta’lim muassasalari talabalari hamda milliy taraqqiyot 

masalalariga qiziquvchi keng kitobxonlar uchun mo’ljallangan. 

 

 

 

TAQRIZCHILAR:  

SH.Xolmatov Farg’ona jamoat salomatligi tibbiyot instituti, 

“Ijtimoiy fanlar” kafedrasi dotsenti 

N.Sobirov 

 

Farg’ona davlat universiteti professori, falsafa fanlari 

nomzodi 

  

  



3 
 

MUNDARIJA 
KIRISH ................................................................................................................................ 4 

I BOB. TURKISTONDA JADIDCHILIK HARAKATINING SHAKLLANISH TARIXIY-

ASOSIY OMILLARI ........................................................................................................... 7 

1.1. XIX asr oxiri Turkiston ijtimoiy-siyosiy muhitining umumiy tavsifi ......................... 7 

1.2. An’anaviy ta’lim tizimi va uning inqirozi ................................................................. 18 

1.3. Jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki va tashqi omillar .......................... 25 

II BOB. JADIDLARNING IJTIMOIY-SIYoSIY QARASHLARI VA ISLOHOT 

KONSEPSIYaSI ................................................................................................................ 40 

2.1. Jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi .................................................... 40 

2.2. Milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishi ....................................................... 54 

2.3. Jadidlar qarashlarida diniy islohot va dunyoviylik .................................................. 67 

III BOB. JADIDLAR FAOLIYaTIDA MILLIY MADANIYaTNI MODERNIZATSIYa 

QILISH JARAYoNLARI ................................................................................................... 80 

3.1. Jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi ..................................... 80 

3.2. Matbuot va nashriyot faoliyatining ma’rifiy ahamiyati ........................................... 86 

3.3. Teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni o’zgartirish ......................................... 97 

3.4. Ayollar maorifi va gender masalasida jadidlar pozitsiyasi ..................................... 108 

IV BOB. JADIDCHILIK HARAKATINING TARIXIY AHAMIYaTI VA MEROSI ..... 115 

4.1. Jadidchilik va milliy uyg’onish jarayonlari ............................................................ 115 

4.2. Jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri ............................................... 125 

4.3. Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosining baholanishi ............................. 130 

4.4. Jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talqini ................................... 134 

XULOSA .......................................................................................................................... 140 

FOYDALANILGAN ADABIYoTLAR ............................................................................ 142 

 



4 
 

KIRISH 

Ma’lumki XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkiston hududida yuzaga 

kelgan jadidchilik harakati mintaqa tarixida tub burilish yasagan ijtimoiy-siyosiy va 

madaniy hodisa sifatida alohida ahamiyat kasb etadi. Bu davr Turkiston jamiyatining 

mustamlakachilik sharoitida yashashi, an’anaviy tuzumning inqirozi, yangi g’oyalar 

va taraqqiyot modellariga ehtiyoj kuchaygan murakkab tarixiy bosqich bo’lgan. Ana 

shunday sharoitda jadidlar millatni saqlab qolish, uni zamonaviy taraqqiyot yo’liga 

olib chiqish, ijtimoiy ongni yangilash vazifasini o’z zimmasiga olgan ilg’or ziyolilar 

qatlamini shakllantirdilar. 

Jadidlar faoliyati faqat ta’lim islohoti bilan cheklanmay, jamiyatning siyosiy, 

huquqiy, madaniy va ma’naviy sohalarini qamrab oldi. Ularning ijtimoiy-siyosiy 

qarashlari milliy uyg’onish, fuqarolik ongining shakllanishi, adolatli jamiyat qurish 

g’oyalari bilan chambarchas bog’liq bo’ldi. SHu bois jadidchilikni faqat ma’rifiy 

harakat sifatida emas, balki keng qamrovli modernizatsion loyiha sifatida o’rganish 

bugungi tarixshunoslik oldidagi dolzarb vazifalardan biridir. 

Bugungi globallashuv va madaniy transformatsiyalar sharoitida milliy o’zlik, 

madaniy meros va modernizatsiya masalalari yana kun tartibiga chiqmoqda. 

Jadidlarning tarixiy tajribasi, ularning milliy madaniyatni zamonaviylik bilan 

uyg’unlashtirishga qaratilgan yondashuvlari hozirgi davr uchun ham muhim nazariy 

va amaliy ahamiyatga ega. SHu nuqtayi nazardan, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy 

qarashlari va milliy madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o’rni kompleks va tizimli 

tahlilni talab etadi. 

Prezidentimiz SH.M.Mirziyoev, Mamlakatimiz o’z taraqqiyotining yangi, 

yuksak bosqichiga kirayotgan hozirgi paytda bizga jadid bobolarimiz kabi g’arb ilm-

fan yutuqlari bilan birga, milliy qadriyatlar ruhida tarbiya topgan yetuk kadrlar suv 

bilan havodek zarurligi, ma’rifatparvar ajdodlarimizning merosi bugun biz 

qurayotgan huquqiy demokratik davlat va fuqarolik jamiyati uchun poydevor bo’lib 

xizmat qilishi tabiiy», — ekanligini ta’kidlab o’tdi. 

Turkiston jadidchiligi masalasi tarixshunoslikda turli davrlarda turlicha talqin 

etilgan. Tadqiqotlar mazmuni va yondashuvlari siyosiy-ideologik muhitga bevosita 

bog’liq bo’lgan. SHartli ravishda jadidshunoslikni bir necha asosiy bosqichga 

ajratish mumkin. 

Sovet davri tadqiqotlarida jadidchilik harakati asosan “burjua-millatchi”, 

“kontrrevolyutsion” yoki “islomiy reaktsion” oqim sifatida talqin qilindi. 

Jadidlarning siyosiy qarashlari salbiy baholanib, ularning ma’rifiy faoliyati ham 

cheklangan doirada yoritildi. Bu davr adabiyotlarida jadidlarning milliy davlatlilik, 

erkinlik va huquq masalalariga oid qarashlari deyarli o’rganilmadi yoki ataylab 

inkor etildi. 



5 
 

Mustaqillik davrida jadidchilik masalasiga yondashuv tubdan o’zgardi. 

Jadidlar milliy uyg’onish yetakchilari, taraqqiyotparvar ziyolilar sifatida qayta 

baholandi. Ko’plab tadqiqotlarda jadidlarning hayoti, ma’rifiy faoliyati, adabiy va 

publitsistik merosi yoritildi. Ularning ta’lim sohasidagi islohotlari, matbuot va teatr 

faoliyati muhim ilmiy muammolar sifatida o’rganildi. 

SHu bilan birga, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari, ularning 

modernizatsiya konsepsiyasi va milliy madaniyatni yangilashga oid tizimli 

qarashlari hanuz yetarli darajada kompleks tahlil qilinmagan. Ko’p hollarda jadidlar 

faoliyati alohida yo’nalishlar bo’yicha parchalangan holda o’rganilgan. Jadidlarning 

siyosiy tafakkuri, huquqiy tasavvurlari, davlat va jamiyat haqidagi qarashlarini 

yagona konseptual doirada tadqiq etish zarurati saqlanib qolmoqda. 

Mazkur monografiya aynan shu bo’shliqni to’ldirishga, jadidchilikni tarixiy-

falsafiy va ijtimoiy-siyosiy hodisa sifatida yaxlit holda tahlil qilishga qaratilgan. 

Tadqiqotning asosiy maqsadi XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkiston 

jadidlarining ijtimoiy-siyosiy qarashlarini ilmiy asosda tahlil qilish hamda ularning 

milliy madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o’rnini tarixiy jarayonlar bilan bog’liq 

holda ochib berishdan iborat. 

Mazkur maqsadga erishish uchun quyidagi vazifalar belgilandi: 

– Turkistondagi ijtimoiy-siyosiy muhit va jadidchilikning shakllanish 

omillarini aniqlash; 

– jadidlarning jamiyat, davlat, shaxs va erkinlik haqidagi qarashlarini tahlil 

qilish; 

– jadidchilikning ta’lim, matbuot, adabiyot va teatr orqali milliy madaniyatni 

yangilashdagi rolini ochib berish; 

– jadidlar faoliyatining tarixiy ahamiyati va merosini baholash; 

– jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy ahamiyatini asoslash. 

Tadqiqotning obyekti sifatida XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkiston 

hududida shakllangan jadidchilik harakati tanlandi. Bu obyekt jamiyatning siyosiy, 

ijtimoiy va madaniy hayotida muhim rol o’ynagan tarixiy jarayonlarni o’z ichiga 

oladi. 

Tadqiqotning predmeti esa jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari, ularning 

milliy madaniyatni modernizatsiya qilishga qaratilgan g’oyalari va amaliy 

faoliyatidir. Xususan, jadidlarning siyosiy tafakkuri, madaniy islohot 

konsepsiyalari, milliy ongni shakllantirishdagi roli tadqiqot markazida turadi. 

Monografiyaning ilmiy nuqtai nazardan bir necha jihatlar bilan belgilanadi. 

Avvalo, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari alohida fragmentlar emas, balki 

yaxlit konseptual tizim sifatida tahlil qilinadi. Jadidchilik ilk bor milliy madaniyatni 

modernizatsiya qilishga qaratilgan kompleks loyiha sifatida ilmiy asoslanadi. 



6 
 

SHuningdek, jadidlarning ta’lim, matbuot, adabiyot va teatr faoliyati o’zaro 

uzviy bog’liq jarayon sifatida yoritiladi. Ularning g’oyalari faqat tarixiy hodisa 

sifatida emas, balki zamonaviy ijtimoiy tafakkur bilan bog’liq holda talqin qilinadi. 

Tadqiqotda jadidlar merosining bugungi tarixiy va madaniy rivojlanish uchun 

ahamiyati ilmiy jihatdan asoslab beriladi. 

 

 

*** 

  



7 
 

I BOB. TURKISTONDA JADIDCHILIK HARAKATINING 

SHAKLLANISH TARIXIY-ASOSIY OMILLARI 

1.1. XIX asr oxiri Turkiston ijtimoiy-siyosiy muhitining umumiy tavsifi 

XIX asr oxirida Turkiston jamiyati murakkab va ko’p qatlamli ijtimoiy 

tuzilishga ega edi. Bu tuzilma asrlar davomida shakllangan an’anaviy munosabatlar, 

iqtisodiy faoliyat turlari, diniy-ma’naviy qarashlar hamda siyosiy boshqaruv 

shakllari bilan belgilanardi. Jamiyatning ichki qatlamlanishi barqaror ko’rinsa-da, 

tashqi ta’sirlar va tarixiy jarayonlar natijasida chuqur ichki ziddiyatlar mavjud edi. 

Turkiston jamiyatining asosiy qismini qishloq aholisi tashkil etgan. Dehqonlar 

jamiyatning eng keng qatlamini ifodalab, iqtisodiy hayotning tayanch kuchi bo’lib 

xizmat qilgan. Ular yerga bog’liq holda yashar, sug’orma dehqonchilik bilan 

shug’ullanar edi. Dehqonlarning huquqiy va ijtimoiy holati teng emasdi. Yer egaligi 

shakllari turlicha bo’lib, ko’plab dehqonlar yerga egalik qilmasdan, yirik yer egalari 

yoki davlat tasarrufidagi yerlarni ijaraga olib ishlagan. Bu holat ularning iqtisodiy 

qaramligini kuchaytirgan. 

Jamiyatning yuqori qatlamini yirik yer egalari, amaldorlar va mahalliy 

zodagonlar tashkil etgan. Ular iqtisodiy resurslar, siyosiy ta’sir va ijtimoiy nufuzga 

ega bo’lgan. Beklar, boylar va mansabdorlar mahalliy boshqaruv tizimida muhim 

o’rin tutgan. Ularning mavqei ko’pincha merosiy xarakterga ega bo’lib, jamiyatda 

ijtimoiy harakatchanlikni cheklagan. Ushbu qatlam o’z manfaatlarini saqlab 

qolishga intilgan va ijtimoiy o’zgarishlarga ehtiyotkorona munosabatda bo’lgan. 

Hunarmandlar shaharlardagi ijtimoiy tuzilmaning muhim qatlami edi. Ular 

turli kasblar bilan shug’ullangan: temirchilik, kulolchilik, to’qimachilik, zargarlik 

va boshqa sohalar rivojlangan edi. Hunarmandlar asosan ustoz-shogird tizimi 

asosida faoliyat yuritgan. Ularning ijtimoiy mavqei dehqonlarga nisbatan 

barqarorroq bo’lsa-da, iqtisodiy jihatdan yirik savdogarlar va boylar bilan tenglasha 

olmagan. Hunarmandchilik an’anaviy shaklda saqlanib qolganligi sababli, sanoat 

ishlab chiqarishi bilan raqobat qila olmas edi. 

Savdogarlar jamiyatning nisbatan faol va harakatchan qatlamini tashkil etgan. 

Ular ichki va tashqi savdo bilan shug’ullangan, shaharlar o’rtasida iqtisodiy 

aloqalarni rivojlantirgan. Savdogarlar turli mintaqalar, jumladan, Rossiya, Eron, 

Afg’oniston va Xitoy bilan savdo munosabatlarini yo’lga qo’ygan. Ushbu qatlam 

yangi g’oyalarga nisbatan ochiqroq bo’lib, iqtisodiy manfaatlar orqali 

modernizatsiya jarayonlariga yaqinlashgan. Keyinchalik jadidchilik harakatini 

qo’llab-quvvatlaganlarning bir qismi aynan savdogarlar orasidan chiqqan. 

Diniy tabaqa jamiyatda alohida o’rin egallagan. Ulamolar, mudarrislar, 

qozilar va imomlar nafaqat diniy, balki ma’naviy-axloqiy hayotni ham boshqarib 

turgan. Ularning ta’siri keng bo’lib, ta’lim tizimi asosan diniy muassasalar orqali 



8 
 

amalga oshirilgan. Diniy tabaqa jamiyatda an’analarni saqlovchi kuch sifatida 

namoyon bo’lgan. SHu bilan birga, ularning konservativ qarashlari jamiyatda 

yangilanish jarayonlarini sekinlashtirgan omillardan biri bo’lgan. 

Ayollar jamiyatning ijtimoiy tuzilmasida past mavqega ega edi. Ularning 

asosiy faoliyati oilaviy va uy xo’jaligi bilan cheklangan. Ta’lim olish imkoniyatlari 

juda tor bo’lib, ijtimoiy hayotda faol ishtirok etishlari cheklangan edi. Bu holat 

jamiyatning umumiy rivojlanishiga salbiy ta’sir ko’rsatgan. Ayollar masalasi 

keyinchalik jadidlar tomonidan ko’tarilgan muhim ijtimoiy muammolardan biriga 

aylangan. 

Ijtimoiy tuzilmaning yana bir muhim jihati etnik va hududiy farqlanish edi. 

Turkiston hududida turli millat va elatlar yashagan bo’lib, ularning iqtisodiy 

faoliyati va ijtimoiy mavqei bir xil emas edi. SHahar va qishloq o’rtasidagi farq ham 

sezilarli bo’lib, shaharlarda savdo va hunarmandchilik rivojlangan, qishloqlarda esa 

an’anaviy dehqonchilik ustunlik qilgan. Bu tafovutlar jamiyatda ichki 

muvozanatsizlikni kuchaytirgan. 

Umuman olganda, XIX asr oxiri Turkiston jamiyatining ijtimoiy tuzilishi 

qat’iy ierarxiyaga asoslangan edi. Ijtimoiy qatlamlar o’rtasidagi farqlar chuqur 

bo’lib, ijtimoiy adolat masalasi keskinlashgan. An’anaviy tuzilma zamon talablari 

bilan mos kelmay qoldi. Aynan mana shu holat jamiyatda islohotlarga ehtiyojni 

kuchaytirdi va jadidchilik harakatining vujudga kelishi uchun muhim ijtimoiy zamin 

yaratdi. 

XIX asr oxirida Turkiston hududida shakllangan siyosiy boshqaruv tizimi 

murakkab, ko’p bosqichli va ichki ziddiyatlarga boy edi. Bu tizim bir tomondan 

an’anaviy mahalliy boshqaruv shakllariga, ikkinchi tomondan esa Rossiya 

imperiyasining mustamlakachilik siyosatiga tayangan holda faoliyat yuritdi. 

Natijada mahalliy hokimiyat real vakolatlardan tobora mahrum bo’lib, markaziy 

mustamlaka apparatiga bo’ysundirilgan holatga keldi. 

Rossiya imperiyasi Turkistonni bosib olgach, bu hududda harbiy-ma’muriy 

boshqaruv tizimini joriy etdi. Turkiston general-gubernatorligi tashkil etilib, u 

bevosita Rossiya imperatori va Harbiy vazirlikka bo’ysundi. General-gubernator 

keng vakolatlarga ega bo’lib, siyosiy, harbiy, moliyaviy va ma’muriy masalalarni 

bir qo’lga jamladi. Bu holat hokimiyatning markazlashuvini kuchaytirib, mahalliy 

aholi manfaatlarining e’tibordan chetda qolishiga olib keldi. 

Mahalliy boshqaruv tizimi tashqi tomondan saqlab qolinayotgandek ko’rinsa-

da, amalda uning mazmuni o’zgardi. An’anaviy ravishda mavjud bo’lgan beklar, 

amirlar, qozilar va oqsoqollar tizimi mustamlaka maqsadlariga moslashtirildi. 

Ularning faoliyati qat’iy nazorat ostiga olindi. Mahalliy amaldorlar Rossiya 

ma’muriyati topshiriqlarini bajaruvchi vositachilarga aylantirildi. Natijada mahalliy 

hokimiyatning mustaqil qaror qabul qilish imkoniyati keskin cheklab qo’yildi. 



9 
 

Sud-huquq tizimida ham jiddiy o’zgarishlar yuz berdi. SHariat va odat huquqi 

asosida faoliyat yuritgan mahalliy sudlar o’z vakolatlarini yo’qota boshladi. Rossiya 

qonunlari asta-sekin joriy etilib, ikki tizimli huquqiy muhit vujudga keldi. Bu holat 

aholining huquqiy ongida chalkashliklar keltirib chiqardi. Mahalliy sudlarning 

vakolatlari toraytirildi, muhim ishlar mustamlaka sudlari tomonidan ko’rib chiqildi. 

Bu esa adolatga bo’lgan ishonchni susaytirdi. 

Mahalliy boshqaruvning quyi bo’g’inlarida ham muammolar kuchaydi. 

Volost boshliqlari, oqsoqollar va boshqa mahalliy mansabdorlar ko’pincha 

yuqoridan tayinlanar yoki tasdiqlanar edi. Bu jarayonda aholining fikri va ehtiyojlari 

hisobga olinmadi. Mansabdor shaxslar ko’pincha shaxsiy manfaatlarini ustun 

qo’yib, korrupsiya va suiiste’mollarga yo’l qo’ydilar. Natijada mahalliy boshqaruv 

tizimi aholining ishonchini yo’qotdi. 

Siyosiy boshqaruv tizimining yana bir muhim jihati mahalliy aholini siyosiy 

hayotdan chetlatish edi. Turkiston aholisi Rossiya imperiyasi siyosiy institutlarida 

deyarli ishtirok etmas edi. Vakillik organlari yo’q edi yoki ramziy tusga ega bo’lib, 

real ta’sir kuchiga ega emasdi. Bu holat siyosiy passivlikni kuchaytirib, jamiyatda 

norozilik kayfiyatining yashirin shakllarini vujudga keltirdi. 

Mahalliy hokimiyatning iqtisodiy masalalardagi vakolatlari ham cheklangan 

edi. Soliq yig’ish, yer munosabatlari va moliyaviy siyosat asosan mustamlaka 

ma’muriyati tomonidan belgilandi. Soliq yukining og’irligi dehqonlar va kambag’al 

qatlamlar zimmasiga tushdi. Mahalliy hokimiyat bu jarayonlarga ta’sir ko’rsata 

olmadi. Natijada iqtisodiy tengsizlik chuqurlashdi va ijtimoiy ziddiyatlar kuchaydi. 

SHahar boshqaruvida ham mustamlakachilik siyosati yaqqol namoyon bo’ldi. 

Yyevropa qismi deb atalgan yangi shahar hududlari rus ma’muriyati tomonidan 

boshqarildi. Mahalliy aholi yashaydigan eski shaharlar esa ikkinchi darajali hudud 

sifatida qaraldi. Bu holat shahar infratuzilmasi, sanitariya va ijtimoiy xizmatlarda 

katta tafovutlar paydo bo’lishiga olib keldi. Mahalliy hokimiyat bu tafovutlarni 

bartaraf etish imkoniyatiga ega emas edi. 

Siyosiy boshqaruv tizimidagi ushbu nomutanosibliklar jamiyatda norozilik va 

islohotlarga ehtiyojni kuchaytirdi. Mahalliy ziyolilar va ilg’or fikrli shaxslar mavjud 

boshqaruv tizimini tanqid qila boshladilar. Ular hokimiyatning adolatli, qonuniy va 

xalq manfaatlariga xizmat qiluvchi shaklini talab qildilar. Aynan shu muhitda 

jadidchilik harakati siyosiy mazmun kasb eta boshladi. 

Jadidlar siyosiy boshqaruv tizimini tubdan o’zgartirish tarafdori bo’lmasalar-

da, uni isloh qilish zarurligini ta’kidladilar. Ular mahalliy hokimiyat vakolatlarini 

kengaytirish, qonun ustuvorligini ta’minlash va boshqaruvda bilimli kadrlardan 

foydalanish g’oyalarini ilgari surdilar. Mahalliy boshqaruvni ma’rifat va adolat 

asosida olib borish jadidlar qarashlarining muhim jihatiga aylandi. 



10 
 

XIX asr oxirida Turkistondagi siyosiy boshqaruv tizimi mustamlakachilik 

mohiyatiga ega bo’lib, mahalliy hokimiyatni zaiflashtirdi. Bu tizim jamiyat 

ehtiyojlariga javob bermadi. Mahalliy boshqaruvning real vakolatlardan mahrum 

etilishi ijtimoiy adolatsizlikni kuchaytirdi. Aynan shu siyosiy muhit jadidchilik 

harakatining shakllanishi va rivojlanishi uchun muhim tarixiy shart-sharoit yaratdi. 

XIX asr oxiriga kelib Turkiston jamiyati chuqur ijtimoiy inqiroz holatiga yuz 

tutdi. Bu inqiroz tasodifiy emas edi. U uzoq davom etgan siyosiy qaramlik, iqtisodiy 

sustlik, ijtimoiy tengsizlik va ma’naviy turg’unlik natijasida shakllandi. Jamiyatning 

an’anaviy tuzilmasi yangi tarixiy sharoitga moslasha olmadi. Natijada 

modernizatsiya ehtiyoji muqarrar zarurat sifatida namoyon bo’ldi. 

Ijtimoiy inqirozning eng muhim belgilaridan biri iqtisodiy tanazzul edi. 

Dehqonchilik asosiy xo’jalik turi bo’lib qolgan bo’lsa-da, ishlab chiqarish usullari 

eskicha edi. Texnik yangiliklar joriy etilmadi. Yerga egalik tizimi adolatsiz bo’lib, 

aholining katta qismi yerga qaram holda yashadi. Soliq yukining og’irligi, majburiy 

to’lovlar va ijaraviy munosabatlar dehqonlarning iqtisodiy ahvolini yanada 

og’irlashtirdi. Bu holat qashshoqlikning keng tarqalishiga olib keldi. 

SHaharlardagi iqtisodiy hayot ham jiddiy muammolarga duch keldi. 

Hunarmandchilik ishlab chiqarishi asosan qo’l mehnatiga asoslangan edi. 

Sanoatlashgan ishlab chiqarish bilan raqobat qilish imkoniyati yo’q edi. Rossiyadan 

keltirilgan arzon sanoat mahsulotlari mahalliy hunarmandlarni bozoridan siqib 

chiqardi. Natijada ko’plab hunarmandlar daromadsiz qoldi. Bu esa ijtimoiy 

norozilikni kuchaytirdi. 

Ijtimoiy inqirozning yana bir muhim omili ta’lim tizimidagi tanazzul edi. 

An’anaviy maktab va madrasalarda o’qitish usullari zamon talablariga javob 

bermadi. Ta’lim mazmuni asosan diniy bilimlar bilan cheklangan bo’lib, tabiiy va 

ijtimoiy fanlarga e’tibor berilmadi. Tanqidiy fikrlash, ilmiy yondashuv va amaliy 

bilimlar rivojlanmadi. Bu holat jamiyatning intellektual salohiyatini chekladi. 

Ta’limdagi turg’unlik ijtimoiy ongga ham salbiy ta’sir ko’rsatdi. Aholining 

katta qismi savodsiz edi. Ilm-fan va texnika yutuqlari haqida tasavvur juda tor bo’ldi. 

Natijada jamiyat tashqi dunyoda sodir bo’layotgan tub o’zgarishlardan bexabar 

qoldi. Bu esa tarixiy jarayonlardan orqada qolish xavfini kuchaytirdi. 

Ma’naviy sohada ham chuqur inqiroz kuzatildi. Diniy qarashlar ko’pincha 

dogmatik shaklga ega bo’lib, yangicha fikrlashni cheklab qo’ydi. Din jamiyatni 

ma’naviy jihatdan boshqaruvchi kuch bo’lib qolgan bo’lsa-da, u taraqqiyotga xizmat 

qiluvchi vositaga aylana olmadi. Aksincha, ayrim hollarda yangilanishga qarshi 

turgan omil sifatida namoyon bo’ldi. Bu holat jamiyatda ichki ziddiyatlarni 

kuchaytirdi. 

Ijtimoiy adolatsizlik inqirozning asosiy ko’rinishlaridan biri edi. Jamiyat 

qatlamlari o’rtasidagi tafovut chuqurlashdi. Boylar va kambag’allar o’rtasidagi farq 



11 
 

keskinlashdi. Mahalliy hokimiyat va amaldorlarning suiiste’mollari oddiy aholi 

manfaatlariga zid edi. Qonun oldida tenglik tamoyili amalda ishlamadi. Bu holat 

adolatga bo’lgan ishonchni yemirdi. 

Ayollarning ijtimoiy holati ham inqirozli edi. Ular ta’lim olish va jamiyat 

hayotida faol ishtirok etish imkoniyatidan mahrum bo’lgan. Ayolning roli asosan 

oilaviy doira bilan cheklangan edi. Bu holat jamiyatning yarmidan ko’p 

salohiyatidan foydalanilmasligiga olib keldi. Ijtimoiy rivojlanish bir tomonlama tus 

oldi. 

Siyosiy sohada ham inqiroz yaqqol sezildi. Mahalliy aholi siyosiy 

jarayonlardan chetda qoldirildi. Mustamlakachilik boshqaruvi aholining ehtiyoj va 

manfaatlarini hisobga olmadi. Siyosiy vakillikning yo’qligi jamiyatda befarqlik va 

norozilikni kuchaytirdi. Bu norozilik ochiq siyosiy shaklga o’ta olmagan bo’lsa-da, 

ijtimoiy ongda chuqur iz qoldirdi. 

Ana shunday murakkab sharoitda modernizatsiya ehtiyoji paydo bo’ldi. Bu 

ehtiyoj jamiyatning ichki talablaridan kelib chiqdi. Modernizatsiya faqat texnik yoki 

iqtisodiy yangilanish emas edi. U ijtimoiy, ma’naviy va madaniy sohalarni ham 

qamrab olishi zarur edi. Jamiyat o’z tuzilmasini qayta ko’rib chiqishga majbur 

bo’ldi. 

Modernizatsiyaning birinchi sharti ta’lim tizimini yangilash edi. 

Savodxonlikni oshirish, dunyoviy fanlarni joriy etish, ilmiy tafakkurni rivojlantirish 

zarur bo’ldi. Ta’lim orqali jamiyatning fikrlash tarzini o’zgartirish mumkin edi. Bu 

g’oya keyinchalik jadidchilik harakatining asosiy ustuniga aylandi. 

Ijtimoiy modernizatsiya adolatli boshqaruvni talab qildi. Qonun ustuvorligi, 

mansabdorlarning mas’uliyati va xalq manfaatlariga xizmat qiluvchi hokimiyat 

zarur edi. Mahalliy boshqaruv vakolatlarini kengaytirish jamiyatni 

barqarorlashtirish uchun muhim omil sifatida ko’rildi. Bu talablar jadidlar 

tomonidan ochiq ifodalana boshladi. 

Madaniy modernizatsiya ham muhim ahamiyat kasb etdi. Tilni 

soddalashtirish, adabiyot va matbuotni rivojlantirish, teatr va san’at orqali ijtimoiy 

ongni uyg’otish zarur bo’ldi. Madaniyat jamiyatni o’zgartirishning eng samarali 

vositalaridan biri sifatida qaraldi. Jadidlar aynan shu yo’l bilan keng ommaga ta’sir 

o’tkazishni maqsad qildilar. 

Ayollar masalasida modernizatsiya alohida ahamiyat kasb etdi. Ayollar 

ta’limi va ularning ijtimoiy hayotdagi ishtirokini ta’minlash jamiyatni 

rivojlantirishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu masala jadidlar tomonidan 

ilg’or va jasoratli g’oya sifatida ko’tarildi. 

XIX asr oxirida Turkiston jamiyati chuqur ijtimoiy inqiroz holatida edi. Bu 

inqiroz iqtisodiy, siyosiy, ta’limiy va ma’naviy sohalarni qamrab oldi. An’anaviy 

tuzilma zamon talablariga javob bermadi. Modernizatsiya ehtiyoji tarixiy zaruratga 



12 
 

aylandi. Aynan shu ehtiyoj jadidchilik harakatining vujudga kelishi va uning 

ijtimoiy tayanchini shakllantirdi. Jadidchilik jamiyatni inqirozdan chiqarish yo’lida 

paydo bo’lgan ongli va tarixiy javob edi. 

XIX asr ikkinchi yarmida Turkistonning Rossiya imperiyasi tomonidan bosib 

olinishi mintaqa tarixida tub burilish yasadi. Mustamlakachilik siyosati faqat 

hududiy nazoratni o’rnatish bilan cheklanmay, mahalliy jamiyatning siyosiy, 

iqtisodiy, ijtimoiy va madaniy tuzilishini chuqur o’zgartirdi. Bu jarayon jamiyatning 

an’anaviy hayot tarzini izdan chiqardi va keng ko’lamli transformatsiyani boshlab 

berdi. 

Rossiya imperiyasi Turkistonda avvalo harbiy-siyosiy ustunlikni 

ta’minlashga intildi. Bosib olingan hududlarda harbiy-ma’muriy boshqaruv tizimi 

joriy qilindi. Turkiston general-gubernatorligi tashkil etildi. Barcha muhim qarorlar 

markazdan turib qabul qilindi. Mahalliy hokimiyat shaklan saqlab qolingan bo’lsa-

da, uning real vakolatlari keskin cheklab qo’yildi. Bu holat siyosiy mustaqillikning 

yo’qolishiga olib keldi. 

Mustamlakachilik siyosatining asosiy yo’nalishlaridan biri boshqaruv tizimini 

qayta tashkil etish edi. An’anaviy boshqaruv institutlari Rossiya ma’muriy tizimiga 

moslashtirildi. Beklar, qozilar va boshqa mahalliy amaldorlar mustamlaka 

apparatining quyi bo’g’iniga aylantirildi. Ular ko’pincha imperiya manfaatlarini 

himoya qiluvchi vositachi sifatida faoliyat yuritdi. Natijada mahalliy aholining 

hokimiyatga bo’lgan ishonchi susaydi. 

Iqtisodiy sohada mustamlakachilik siyosati Turkistonni xomashyo bazasiga 

aylantirishga qaratildi. Paxtachilik sun’iy ravishda kengaytirildi. An’anaviy 

dehqonchilik tarmoqlari qisqardi. Bu jarayon mahalliy xo’jalik muvozanatini buzdi. 

Oziq-ovqat yetishmovchiligi kuchaydi. Dehqonlar iqtisodiy jihatdan yanada qaram 

holga tushdi. Soliq siyosati ham mustamlaka manfaatlariga xizmat qildi. 

Savdo sohasida Rossiya tovarlari ustunlikka ega bo’ldi. Mahalliy 

hunarmandchilik mahsulotlari raqobatga bardosh bera olmadi. Bozorlar tashqi 

mahsulotlar bilan to’lib ketdi. Natijada ko’plab hunarmandlar o’z kasbidan voz 

kechishga majbur bo’ldi. Ijtimoiy beqarorlik kuchaydi. SHaharlar iqtisodiy jihatdan 

ikki qismga bo’lindi. Yangi rus mahallalari nisbatan rivojlandi. Eski shaharlar esa 

e’tibordan chetda qoldi. 

Er munosabatlarida ham jiddiy o’zgarishlar yuz berdi. Yer davlat mulki 

sifatida qayta ro’yxatdan o’tkazildi. Bu jarayon mahalliy aholi manfaatlariga zid 

ravishda olib borildi. Ko’plab dehqonlar o’z yeridan mahrum bo’ldi yoki ijara 

asosida ishlashga majbur bo’ldi. Yer masalasi ijtimoiy norozilikning muhim 

manbaiga aylandi. 

Madaniy va ma’naviy sohada mustamlakachilik siyosati murakkab va 

ziddiyatli bo’ldi. Bir tomondan, Rossiya orqali Yyevropa madaniyati va ilmiy 



13 
 

yutuqlari kirib keldi. Ikkinchi tomondan, bu jarayon mahalliy madaniyatni siqib 

chiqarish bilan kechdi. Rus tili rasmiy sohada ustun mavqega ega bo’ldi. Mahalliy 

tillarning mavqei pasaydi. Bu holat madaniy tengsizlikni kuchaytirdi. 

Ta’lim sohasida rus-tuzem maktablari tashkil etildi. Ular mustamlaka 

siyosatining mafkuraviy vositasi sifatida xizmat qildi. Bu maktablarda mahalliy 

aholi bolalariga cheklangan bilim berildi. Asosiy maqsad sodiq kadrlar tayyorlash 

edi. An’anaviy ta’lim tizimi esa zamon talablariga moslashtirilmay, sekin-asta 

inqirozga yuz tutdi. 

Ijtimoiy munosabatlarda ham chuqur o’zgarishlar yuz berdi. Jamiyatda yangi 

ijtimoiy guruhlar paydo bo’ldi. Mustamlaka ma’muriyati bilan aloqador qatlam 

shakllandi. SHu bilan birga, an’anaviy elita o’z mavqeini yo’qota boshladi. Bu 

jarayon ijtimoiy ziddiyatlarni kuchaytirdi. Jamiyat ichida eski va yangi qarashlar 

to’qnashuvi yuzaga keldi. 

Rossiya mustamlakachilik siyosati mahalliy jamiyat ongiga ham ta’sir 

ko’rsatdi. Mustamlaka sharoiti milliy kamsitilish hissini kuchaytirdi. SHu bilan 

birga, tashqi dunyo bilan aloqalar kengaydi. Yangi g’oyalar, siyosiy va ijtimoiy 

qarashlar kirib keldi. Bu holat mahalliy ziyolilar tafakkurida muhim burilish yasadi. 

Aynan shu transformatsiya jarayonida jadidchilik harakati uchun ijtimoiy 

zamin shakllandi. Jadidlar mustamlakachilik siyosatining salbiy oqibatlarini chuqur 

angladilar. Ular jamiyatni bu holatdan chiqarish yo’lini ma’rifat, ta’lim va madaniy 

yangilanishda ko’rdilar. Mustamlakachilik jadidlar uchun nafaqat zulm manbai, 

balki uyg’onishga undovchi omilga aylandi. 

Rossiya mustamlakachilik siyosati Turkiston jamiyatini tubdan o’zgartirdi. 

Siyosiy mustaqillik yo’qoldi. Iqtisodiy qaramlik kuchaydi. Ijtimoiy va madaniy 

muvozanat buzildi. SHu bilan birga, bu jarayon jamiyatda yangilanish ehtiyojini 

keskin kuchaytirdi. Mahalliy jamiyat transformatsiyasi jadidchilik harakatining 

paydo bo’lishi va shakllanishi uchun muhim tarixiy asos bo’lib xizmat qildi. 

XIX asrning ikkinchi yarmida Rossiya imperiyasi tomonidan Turkistonda 

amalga oshirilgan ma’muriy-boshqaruv islohotlari mustamlakachilik siyosatining 

asosiy tayanchiga aylandi. Bu islohotlar mahalliy jamiyatni rivojlantirishga emas, 

balki hududni siyosiy jihatdan bo’ysundirish, iqtisodiy resurslarni nazorat qilish va 

imperiya manfaatlariga xizmat qiluvchi boshqaruv apparatini shakllantirishga 

qaratildi. Natijada Turkistonning an’anaviy boshqaruv tizimi izdan chiqdi va 

jamiyatda chuqur institutsional inqiroz yuzaga keldi. 

Rossiya imperiyasi Turkistonni bosib olgach, bu hududda harbiy-ma’muriy 

boshqaruvni joriy etdi. 1867-yilda Turkiston general-gubernatorligi tashkil qilindi. 

General-gubernator favqulodda keng vakolatlarga ega bo’ldi. U harbiy, siyosiy, 

moliyaviy va sud hokimiyatini o’z qo’lida jamladi. Bu boshqaruv shakli mahalliy 



14 
 

aholi manfaatlarini e’tibordan chetda qoldirdi va hokimiyatning mutlaq 

markazlashuviga olib keldi. 

Ma’muriy-hududiy bo’linishlar qayta ko’rib chiqildi. Turkiston viloyatlar, 

uezdlar va volostlarga bo’lindi. Bu bo’linishlar tarixiy, etnik va madaniy 

xususiyatlarni hisobga olmagan holda amalga oshirildi. Natijada an’anaviy hududiy 

birliklar parchalandi. Mahalliy jamiyatning ichki muvozanati buzildi. Yangi 

ma’muriy chegaralar ijtimoiy aloqalarning uzilishiga sabab bo’ldi. 

Mahalliy boshqaruv organlari shaklan saqlab qolingandek ko’rinsa-da, 

amalda ularning vakolatlari keskin cheklab qo’yildi. Beklar, biylar, oqsoqollar va 

qozilar Rossiya ma’muriyati nazorati ostida faoliyat yuritdi. Ularning tayinlanishi 

yoki tasdiqlanishi mustamlaka hokimiyati orqali amalga oshirildi. Bu holat mahalliy 

boshqaruvning legitimligini zaiflashtirdi. Aholi orasida ishonchsizlik kuchaydi. 

Sud tizimida ham tub o’zgarishlar amalga oshirildi. SHariat va odat huquqiga 

asoslangan sudlar ikkinchi darajali mavqega tushirildi. Muhim ishlar Rossiya 

qonunlari asosida ko’rib chiqila boshladi. Ikki xil huquqiy tizimning bir vaqtda 

mavjud bo’lishi huquqiy tartibsizlikni kuchaytirdi. Aholi uchun adolatli sud 

himoyasi ta’minlanmadi. Bu holat huquqiy ongning inqiroziga olib keldi. 

Ma’muriy islohotlarning muhim jihatlaridan biri soliq tizimining qayta tashkil 

etilishi bo’ldi. Soliqlar markazlashgan holda yig’ildi. Soliq yukining asosiy qismi 

dehqonlar va kambag’al qatlamlar zimmasiga tushdi. Mahalliy hokimiyat soliq 

siyosatiga ta’sir ko’rsata olmadi. Bu holat iqtisodiy qaramlikni kuchaytirdi va 

ijtimoiy norozilikni oshirdi. 

Volost boshliqlari va quyi ma’muriy mansabdorlar ko’pincha korrupsiyaga 

moyil bo’ldi. Ular yuqori hokimiyat ko’rsatmalarini bajarish bilan birga, shaxsiy 

manfaatlarini ham ko’zladi. Mansablar pora evaziga egallandi. Bu holat boshqaruv 

tizimini yanada samarasiz qildi. Oddiy aholi manfaatlari himoyasiz qoldi. 

SHahar boshqaruvi sohasida ham ma’muriy islohotlar nomutanosib tarzda 

amalga oshirildi. Yangi rus mahallalari alohida boshqaruvga ega bo’ldi. Eski 

shaharlar esa cheklangan vakolatlar bilan boshqarildi. Infratuzilma, sanitariya va 

ijtimoiy xizmatlar rivojida keskin tafovut yuzaga keldi. Mahalliy hokimiyat bu 

tengsizlikni bartaraf etish imkoniyatiga ega emas edi. 

Ma’muriy-boshqaruv islohotlari natijasida siyosiy ishtirok imkoniyatlari 

keskin cheklab qo’yildi. Turkiston aholisi imperiya siyosiy institutlarida deyarli 

vakillikka ega bo’lmadi. Mahalliy aholi qaror qabul qilish jarayonidan chetda 

qoldirildi. Bu holat siyosiy passivlikni kuchaytirdi. SHu bilan birga, yashirin 

norozilik kayfiyati shakllandi. 

Bu islohotlar mahalliy ziyolilar ongida keskin tanqidiy munosabatni yuzaga 

keltirdi. Ular boshqaruv tizimining adolatsiz va samarasiz ekanini anglay 

boshladilar. Aynan ma’muriy islohotlarning salbiy oqibatlari jadidlar tafakkurida 



15 
 

islohot g’oyalarining shakllanishiga turtki bo’ldi. Jadidlar boshqaruvni ma’rifat, 

qonun va mas’uliyat asosida olib borish zarurligini ilgari surdilar. 

Ma’muriy-boshqaruv islohotlari ijtimoiy tuzilishga ham bevosita ta’sir 

ko’rsatdi. An’anaviy elita o’z mavqeini yo’qota boshladi. Mustamlaka apparatiga 

yaqin bo’lgan yangi qatlam shakllandi. Bu qatlam jamiyat manfaatlarini emas, 

imperiya siyosatini himoya qildi. Ijtimoiy tafovutlar chuqurlashdi. Jamiyat ichida 

begonalashuv kuchaydi. 

Uzoq muddatli oqibatlar yanada murakkab bo’ldi. Mahalliy boshqaruv 

tajribasining uzilishi mustaqil siyosiy tafakkurning rivojlanishiga to’sqinlik qildi. 

Aholi o’z muammolarini hal etishda tashabbus ko’rsatish imkonidan mahrum bo’ldi. 

Bu holat jamiyatni passiv holatga tushirdi. SHu bilan birga, ichki qarshilik salohiyati 

asta-sekin shakllandi. 

Rossiya imperiyasi tomonidan Turkistonda amalga oshirilgan ma’muriy-

boshqaruv islohotlari mustamlakachilik mohiyatiga ega edi. Bu islohotlar mahalliy 

hokimiyatni zaiflashtirdi. Siyosiy va huquqiy adolatsizlikni kuchaytirdi. Ijtimoiy 

ishonchni yemirdi. Aynan shu salbiy oqibatlar jamiyatda islohotlarga ehtiyojni 

kuchaytirdi. Jadidchilik harakati ana shu boshqaruv inqiroziga berilgan tarixiy va 

intellektual javob sifatida shakllandi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Rossiya imperiyasining Turkistondagi 

iqtisodiy siyosati mustamlakachilik manfaatlariga bo’ysundirildi. Bu siyosat 

mahalliy jamiyatni rivojlantirishga emas, balki hududni xomashyo manbai sifatida 

ekspluatatsiya qilishga qaratildi. Natijada iqtisodiy tuzilma biryoqlama rivojlandi, 

ijtimoiy tengsizlik keskin kuchaydi va jamiyatda chuqur ziddiyatlar yuzaga keldi. 

Mustamlakachilik iqtisodiyotining markazida paxtachilik turdi. Rossiya 

sanoati ehtiyojlari uchun paxta yetishtirish majburiy ravishda kengaytirildi. 

Sug’oriladigan yerlar paxta maydonlariga aylantirildi. An’anaviy oziq-ovqat 

ekinlari qisqardi. Bu holat oziq-ovqat xavfsizligini zaiflashtirdi. Dehqonlar bozor 

tebranishlariga qaram bo’lib qoldi. Daromad barqarorligi yo’qoldi. 

Er munosabatlari iqtisodiy tengsizlikni kuchaytirgan asosiy omillardan biri 

bo’ldi. Yerlar davlat mulki sifatida qayta ro’yxatdan o’tkazildi. Yirik yer egalari va 

mustamlaka apparatiga yaqin shaxslar ustunlikka ega bo’ldi. Ko’plab dehqonlar 

ijara asosida ishlashga majbur bo’ldi. Ijaraviy munosabatlar qattiq shartlar bilan 

belgilandi. Bu holat dehqonlarning iqtisodiy erkinligini chekladi. 

Soliq siyosati ham ijtimoiy tafovutlarni chuqurlashtirdi. Soliqlar 

markazlashgan tarzda yig’ildi. Soliq yukining asosiy qismi quyi qatlamlar 

zimmasiga tushdi. Boylar va mustamlaka ma’muriyatiga yaqin qatlamlar 

imtiyozlarga ega bo’ldi. Soliq yig’ishdagi suiiste’mollar keng tarqaldi. Natijada 

kambag’allik kuchaydi. 



16 
 

Savdo va bozor munosabatlarida Rossiya tovarlari ustun mavqega ega bo’ldi. 

Arzon sanoat mahsulotlari mahalliy hunarmandchilikni siqib chiqardi. 

Hunarmandlar daromad manbaidan ayrildi. Ko’plab ustalar yollanma mehnatga 

o’tdi yoki kasbini tashladi. SHahar iqtisodiyoti ichida ijtimoiy tabaqalanish 

kuchaydi. 

Temir yo’l va transport infratuzilmasi rivoji ham teng taqsimlanmadi. 

Infratuzilma asosan xomashyoni tashish va harbiy ehtiyojlarga xizmat qildi. 

Mahalliy bozorlar va qishloq xo’jaligi manfaatlari ikkinchi darajaga tushdi. Bu holat 

hududlar o’rtasida iqtisodiy tafovutlarni kuchaytirdi. 

Mehnat munosabatlarida ekspluatatsiya kuchaydi. Yollanma ishchilar past 

haq evaziga ishladi. Mehnat sharoitlari og’ir bo’ldi. Mehnatni muhofaza qilish 

mexanizmlari mavjud emas edi. Ijtimoiy himoya tizimi shakllanmadi. Bu holat 

ishchi qatlamning ijtimoiy zaifligini kuchaytirdi. 

SHaharlar ichida ham iqtisodiy tengsizlik yaqqol ko’rindi. Yangi rus 

mahallalari rivojlangan infratuzilmaga ega bo’ldi. Eski shaharlar esa e’tibordan 

chetda qoldi. Uy-joy, sanitariya va xizmatlar sifati o’rtasidagi tafovut keskinlashdi. 

Bu tafovutlar ijtimoiy ajralishni kuchaytirdi. 

Iqtisodiy siyosatning yana bir oqibati moliyaviy qaramlikning kuchayishi 

bo’ldi. Kredit va bank tizimi asosan mustamlaka manfaatlariga xizmat qildi. 

Mahalliy tadbirkorlar moliyaviy resurslardan cheklangan holda foydalandi. Bu holat 

milliy burjuaziya shakllanishini sekinlashtirdi. Iqtisodiy tashabbus cheklab qo’yildi. 

Ijtimoiy tengsizlik madaniy va ma’naviy sohalarga ham ta’sir ko’rsatdi. 

Ta’lim va tibbiyot xizmatlari teng taqsimlanmadi. Boy qatlamlar sifatli xizmatlardan 

foydalandi. Kambag’allar esa cheklangan imkoniyatlarga ega bo’ldi. Bu holat 

ijtimoiy harakatchanlikni pasaytirdi. 

Mazkur jarayonlar jamiyat ongida norozilikni kuchaytirdi. Adolatga bo’lgan 

ishonch susaydi. Iqtisodiy tengsizlik siyosiy va madaniy tanqidni keltirib chiqardi. 

Mahalliy ziyolilar bu holatni tizimli muammo sifatida baholadi. Ular iqtisodiy 

islohotlar zarurligini ilgari surdi. 

Jadidlar iqtisodiy tengsizlikni jamiyat taraqqiyotiga to’siq deb bildilar. Ular 

ta’lim orqali iqtisodiy ongni oshirishni muhim deb hisobladilar. Mehnat madaniyati, 

kasb-hunar va tadbirkorlikni rivojlantirish g’oyalarini ilgari surdilar. Iqtisodiy 

mustaqillikni milliy uyg’onishning sharti sifatida ko’rdilar. 

Rossiya imperiyasining Turkistondagi iqtisodiy siyosati ijtimoiy tengsizlikni 

keskin kuchaytirdi. Biryoqlama xo’jalik, adolatsiz yer va soliq munosabatlari 

jamiyatni qashshoqlashtirdi. Ijtimoiy tafovutlar chuqurlashdi. Aynan shu sharoit 

jadidchilik harakatining iqtisodiy-ijtimoiy asoslarini shakllantirdi. Jamiyatni 

yangilash ehtiyoji iqtisodiy adolatsizlikka berilgan tarixiy javob sifatida namoyon 

bo’ldi. 



17 
 

Rossiya imperiyasining Turkistonda olib borgan mustamlakachilik siyosati 

madaniy-ma’naviy hayotga chuqur va ziddiyatli ta’sir ko’rsatdi. Siyosiy 

boshqaruvning markazlashuvi va iqtisodiy ekspluatatsiya bilan birga, ma’naviy 

sohada ham izchil transformatsiya yuz berdi. 

Mustamlakachilik sharoitida madaniyat siyosiy boshqaruvning vositasiga 

aylandi. Rossiya ma’muriyati mahalliy madaniy institutlarni bevosita yo’q qilishni 

emas, balki ularni cheklash va ikkinchi darajaga tushirish yo’lini tanladi. Rasmiy 

muhitda rus tili ustun mavqega ega bo’ldi. Mahalliy tillarning davlat va 

boshqaruvdagi o’rni qisqardi. Bu holat madaniy tengsizlikni kuchaytirdi va mahalliy 

aholi ongida kamsitilish hissini paydo qildi. 

Ta’lim sohasidagi siyosat madaniy-ma’naviy transformatsiyaning muhim 

yo’nalishlaridan biri bo’ldi. Rus-tuzem maktablari tashkil etildi. Ularning maqsadi 

keng qamrovli ma’rifat berish emas, balki mustamlaka apparati uchun sodiq kadrlar 

tayyorlash edi. O’qitish mazmuni cheklangan bo’lib, mahalliy tarix va madaniyatga 

yetarli e’tibor berilmadi. An’anaviy maktab va madrasalar esa modernizatsiya 

qilinmasdan, eskilik ramziga aylantirildi. Bu holat ta’limda ikki yo’nalishli, 

ziddiyatli muhitni vujudga keltirdi. 

Diniy-ma’naviy hayot ham mustamlakachilik ta’siridan chetda qolmadi. 

Diniy institutlar siyosiy nazorat ostiga olindi. Ulamolar faoliyati cheklab borildi. Din 

jamiyatni birlashtiruvchi ma’naviy kuch bo’lib qolgan bo’lsa-da, uning ijtimoiy 

ta’siri zaiflashtirildi. SHu bilan birga, diniy muhitdagi konservativlik 

mustamlakachilik sharoitida kuchaydi. Bu holat jamiyatda yangilanishga qarshi 

ichki qarshiliklarni ham yuzaga keltirdi. 

Madaniy hayotda shahar va qishloq o’rtasidagi tafovut keskinlashdi. 

SHaharlarning yangi rus mahallalarida Yyevropa madaniyati unsurlari rivojlandi. 

Teatrlar, klublar va bosmaxonalar asosan rus aholisiga xizmat qildi. Eski shaharlar 

esa an’anaviy madaniyat doirasida qoldi. Infratuzilma va madaniy xizmatlar teng 

taqsimlanmadi. Bu tafovut ijtimoiy ajralishni kuchaytirdi. 

Matbuot va axborot maydoni ham mustamlakachilik siyosati bilan bog’liq 

holda shakllandi. Rus tilidagi nashrlar ustunlik qildi. Mahalliy tillardagi nashrlar 

cheklangan imkoniyatlarga ega bo’ldi. Ttsenzura qat’iy edi. SHunga qaramay, 

matbuot jamiyat ongiga ta’sir etuvchi muhim vositaga aylandi. Aynan shu sharoitda 

mahalliy ziyolilar matbuotning ma’rifiy salohiyatini anglay boshladilar. 

Madaniy-ma’naviy hayotdagi inqiroz iqtisodiy tengsizlik bilan chambarchas 

bog’liq edi. Iqtisodiy qaramlik va kambag’allik ta’lim va madaniyatga kirishni 

chekladi. Boy qatlamlar nisbatan keng imkoniyatlarga ega bo’ldi. Kambag’allar esa 

ma’naviy rivojlanishdan chetda qoldi. Bu holat ijtimoiy harakatchanlikni pasaytirdi 

va madaniy tafovutlarni chuqurlashtirdi. 



18 
 

Ayollar masalasi madaniy-ma’naviy inqirozning eng yaqqol ko’rinishlaridan 

biri bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida ayollar ta’limi masalasi e’tibordan chetda 

qoldi. An’anaviy qarashlar saqlanib qoldi. Ayollar ijtimoiy hayotdan cheklab 

qo’yildi. Bu holat jamiyatning intellektual salohiyatini to’liq ishga solishga 

to’sqinlik qildi. Keyinchalik aynan shu muammo jadidlar tomonidan faol ko’tarildi. 

Madaniy begonalashuv jarayoni jamiyat ongida murakkab holatni yuzaga 

keltirdi. Bir tomondan, Yyevropa madaniyati va ilmiy yutuqlari bilan tanishish 

imkoniyati paydo bo’ldi. Ikkinchi tomondan, bu jarayon mahalliy qadriyatlarning 

siqib chiqarilishi bilan kechdi. Natijada jamiyatda o’zlikni yo’qotish xavfi kuchaydi. 

Milliy o’zlikni saqlash masalasi dolzarb bo’lib qoldi. 

Aynan shu murakkab madaniy muhit jadidchilik harakatining shakllanishiga 

zamin yaratdi. Jadidlar mustamlakachilik ta’sirini faqat salbiy hodisa sifatida emas, 

balki uyg’onishga undovchi omil sifatida ham ko’rdilar. Ular madaniy yangilanishni 

milliy qadriyatlar bilan uyg’unlashtirishga intildilar. Ta’lim, matbuot, adabiyot va 

san’atni jamiyatni o’zgartirish vositasi sifatida baholadilar. 

Jadidlar madaniy-ma’naviy modernizatsiyani jamiyatni inqirozdan 

chiqarishning asosiy yo’li deb bildilar. Tilni soddalashtirish, adabiyotni yangilash, 

teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni uyg’otish g’oyalari ilgari surildi.  

Mustamlakachilikning madaniy-ma’naviy oqibatlari uzoq muddatli bo’ldi. 

An’anaviy qadriyatlar sinovdan o’tdi. Jamiyat yangi yo’l izlashga majbur bo’ldi. Bu 

jarayonda jadidchilik harakati madaniy ko’prik vazifasini bajardi. U an’ana va 

zamonaviylik o’rtasida muvozanat topishga intildi. 

Rossiya mustamlakachilik siyosati Turkistonning madaniy-ma’naviy hayotini 

chuqur o’zgartirdi. Til, ta’lim, din va madaniyat sohalarida tengsizlik kuchaydi. 

Ijtimoiy begonalashuv yuzaga keldi. SHu bilan birga, bu jarayon jamiyatda o’zlikni 

anglash va yangilanish ehtiyojini keskin kuchaytirdi. Aynan shu ehtiyoj jadidchilik 

harakatining ma’naviy asosini shakllantirdi va uni tarixiy zaruratga aylantirdi. 

1.2. An’anaviy ta’lim tizimi va uning inqirozi 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimi 

jamiyatning ijtimoiy-ma’naviy hayotida muhim o’rin egallagan bo’lsa-da, zamon 

talablari bilan mos kelmay qolgan edi. Ushbu tizim asrlar davomida shakllangan 

maktab va madrasa institutlariga tayangan bo’lib, ularning asosiy vazifasi diniy 

bilimlarni uzatishdan iborat edi. Biroq siyosiy, iqtisodiy va madaniy jarayonlar 

tezlashgan bir davrda bu ta’lim shakli jamiyat ehtiyojlariga javob bera olmadi va 

chuqur inqiroz holatiga yuz tutdi. 

An’anaviy maktablar, asosan, boshlang’ich savod berishga yo’naltirilgan edi. 

Ularda Qur’on oyatlarini o’qish, yozish va yodlash asosiy mashg’ulot hisoblandi. 

O’qitish uslubi mexanik yod olishga asoslangan bo’lib, tushunish, tahlil va mustaqil 



19 
 

fikrlashga yetarli e’tibor qaratilmadi. Dars jarayoni qat’iy va o’zgarmas tartibda olib 

borildi. O’quvchilarning yosh va individual xususiyatlari inobatga olinmadi. Bu 

holat ta’lim samaradorligini pasaytirdi. 

Madrasalar an’anaviy ta’lim tizimining yuqori bo’g’ini bo’lib, u yerda fiqh, 

hadis, tafsir, mantiq va falsafa kabi fanlar o’qitildi. Biroq bu fanlar ko’pincha o’rta 

asrlar darajasida qolib ketdi. Tabiiy fanlar, matematika, geografiya, tarix kabi 

dunyoviy fanlarga deyarli o’rin berilmadi. Natijada madrasa bitiruvchilari 

zamonaviy bilim va ko’nikmalardan mahrum bo’lib, yangi ijtimoiy-iqtisodiy 

sharoitda faol ishtirok eta olmadi. 

Ta’lim mazmunidagi bu biryoqlamalik jamiyatning intellektual rivojlanishini 

chekladi. Ilm-fan va texnika sohasidagi yutuqlar ta’lim jarayoniga kiritilmadi. 

Tashqi dunyoda sodir bo’layotgan ilmiy va madaniy o’zgarishlar ta’lim 

muassasalarida aks etmadi. Bu holat Turkiston jamiyatining umumiy rivojlanishdan 

ortda qolishiga sabab bo’ldi. 

An’anaviy ta’lim tizimidagi muammolardan yana biri pedagogik kadrlar 

masalasi edi. O’qituvchilar asosan diniy bilimlarga ega bo’lib, zamonaviy pedagogik 

metodlardan bexabar edi. Ustoz-shogird munosabatlari qat’iy ierarxiyaga 

asoslangan bo’lib, tanqidiy savollar va erkin munozaralar qo’llab-quvvatlanmadi. 

Bu esa o’quvchilarda tashabbus va ijodkorlikni rivojlantirmadi. 

Ta’lim muassasalarining moddiy-texnik bazasi ham nihoyatda zaif edi. 

Maktab va madrasalarda darsliklar kam bo’ldi. O’quv qurollari yetishmadi. Binolar 

ko’pincha nosoz va tor edi. Ta’lim jarayoni uchun qulay sharoitlar yaratilmagan edi. 

Bu holat ta’lim sifati va qamroviga salbiy ta’sir ko’rsatdi. 

An’anaviy ta’lim tizimi ijtimoiy jihatdan ham cheklangan edi. Ta’lim asosan 

erkaklar uchun mo’ljallandi. Ayollarning ta’lim olishi deyarli mumkin emas edi. Bu 

holat jamiyatning yarmidan ko’p salohiyatining rivojlanishiga to’sqinlik qildi. 

Savodsizlik darajasi yuqori bo’lib qoldi. Ayollar masalasi keyinchalik jadidlar 

tomonidan ko’tarilgan muhim ijtimoiy muammoga aylandi. 

Ta’lim tizimining inqirozi siyosiy va iqtisodiy jarayonlar bilan chambarchas 

bog’liq edi. Rossiya mustamlakachilik siyosati an’anaviy ta’limni modernizatsiya 

qilishga qiziqish bildirmadi. Aksincha, u ta’lim tizimining zaifligidan o’z 

manfaatlari yo’lida foydalandi. Savodsiz va siyosiy ongi past aholi mustamlaka 

boshqaruvi uchun qulay muhit yaratdi. 

Jamiyatda ta’limga bo’lgan munosabat ham murakkab edi. An’anaviy 

qarashlar yangilikka qarshi turdi. Dunyoviy fanlar va yangi usullar shubha bilan 

qabul qilindi. Bu holat ta’lim islohotlarini amalga oshirishni yanada qiyinlashtirdi. 

Ta’lim tizimi ichki qarshiliklar tufayli ham inqirozga yuz tutdi. 

SHu bilan birga, an’anaviy ta’lim tizimi jamiyatda ma’lum ijobiy vazifalarni 

ham bajarganini inkor etib bo’lmaydi. U diniy bilimlarni saqlab qoldi. Ma’naviy 



20 
 

qadriyatlarning uzatilishida muhim rol o’ynadi. Biroq bu vazifalar yangi davr 

talablarini to’liq qondira olmadi. Jamiyatni modernizatsiya qilish uchun bu yetarli 

emas edi. 

An’anaviy ta’lim tizimining inqirozi jamiyat ongida keskin ehtiyojni yuzaga 

keltirdi. Bilimli, zamonaviy fikrlovchi kadrlar yetishmasligi aniq sezildi. Ijtimoiy va 

iqtisodiy muammolarni hal etish uchun yangi bilimlar zarur edi. Ta’lim orqali 

jamiyatni o’zgartirish g’oyasi shakllana boshladi. 

Aynan shu sharoitda jadidchilik harakati vujudga keldi. Jadidlar ta’lim 

tizimini isloh qilishni jamiyatni yangilashning asosiy sharti deb bildilar. Ular 

an’anaviy ta’limdagi muammolarni ochiq tanqid qildilar. Yangi usul maktablarini 

joriy etish, dunyoviy fanlarni o’qitish, pedagogik metodlarni yangilash g’oyalarini 

ilgari surdilar. 

XIX asr oxirida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimi chuqur inqiroz holatida 

edi. Ta’lim mazmuni va uslubi zamon talablariga javob bermadi. Savodsizlik, 

intellektual turg’unlik va ijtimoiy cheklanishlar kuchaydi. Bu inqiroz jamiyatni 

yangilash zaruratini keskinlashtirdi. Jadidchilik harakati aynan shu ta’lim inqiroziga 

berilgan tarixiy va ma’rifiy javob sifatida shakllandi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimining 

mazmuni asosan maktab va madrasalarda olib borilgan o’quv jarayoni bilan 

belgilanar edi. Bu muassasalar asrlar davomida jamiyatning diniy-ma’naviy 

ehtiyojlarini qondirib kelgan bo’lsa-da, davr talablari keskin o’zgargan sharoitda 

ularning o’quv mazmuni yangilanmadi. Natijada ta’lim mazmuni jamiyatning 

ijtimoiy, iqtisodiy va madaniy rivojlanish ehtiyojlariga mos kelmay qoldi. 

An’anaviy maktablar ta’lim tizimining boshlang’ich bo’g’ini hisoblangan. 

Ularning asosiy vazifasi bolalarga savod chiqarish va diniy bilimlarning ibtidosini 

berishdan iborat edi. O’quv mazmunining markazida Qur’on oyatlarini o’qish va 

yodlash turardi. Arab yozuvi asosida o’qish va yozish ko’nikmalari shakllantirilgan 

bo’lsa-da, bu jarayon ko’pincha mazmunni tushunishsiz amalga oshirildi. 

O’quvchilar matnni yod olar, ammo uning ma’nosini tahlil qilishga o’rgatilmas edi. 

Maktablarda o’qitiladigan fanlar juda cheklangan bo’lib, ular asosan diniy-

axloqiy yo’nalishga ega edi. Iqtisod, tabiatshunoslik, tarix yoki geografiya kabi 

fanlarga deyarli o’rin berilmadi. Agar ayrim joylarda hisob-kitob o’rgatilgan bo’lsa 

ham, bu amaliy hayot bilan bog’lanmagan holda olib borildi. O’quv mazmunining 

bunday torligi o’quvchilarning dunyoqarashini cheklab qo’ydi. 

O’qitish usullari ham o’quv mazmunining samarasizligiga ta’sir ko’rsatdi. 

Dars jarayoni yodlashga asoslangan bo’lib, savol-javob, bahs va muhokama kabi 

metodlar qo’llanilmadi. O’quvchilar faolligi emas, itoatkorligi muhim hisoblandi. 

Bu holat mustaqil fikrlash va tanqidiy tahlil ko’nikmalarining shakllanishiga 

to’sqinlik qildi. 



21 
 

Madrasalar ta’lim tizimining yuqori bosqichi bo’lib, u yerda diniy 

mutaxassislar tayyorlandi. Madrasa o’quv mazmuni fiqh, tafsir, hadis, aqida, mantiq 

va arab tili kabi fanlarga tayangan edi. Ushbu fanlar diniy bilimlar nuqtayi nazaridan 

muhim bo’lsa-da, ularning o’qitilishi ko’pincha sxolastik xarakter kasb etdi. Asarlar 

sharhlari va sharhlarning sharhlari o’rganildi. Yangi ilmiy yondashuvlar e’tibordan 

chetda qoldi. 

Madrasalarda tabiiy va ijtimoiy fanlarga munosabat sust edi. Astronomiya, 

matematika yoki tibbiyot kabi fanlar ilgari islom sivilizatsiyasida muhim o’rin 

tutgan bo’lsa-da, XIX asrga kelib bu fanlar o’quv dasturlaridan deyarli siqib 

chiqarildi. Natijada madrasa bitiruvchilari zamonaviy fan va texnika yutuqlaridan 

bexabar holda jamiyatga kirib keldi. 

O’quv mazmunidagi yana bir muhim muammo tillar masalasi bilan bog’liq 

edi. Ta’lim asosan arab tiliga tayangan bo’lib, mahalliy tillarda o’qitish keng yo’lga 

qo’yilmadi. Bu holat bilimlarning keng ommaga yetib borishini chekladi. 

O’quvchilar ko’pincha matnni tushunmasdan yod oldilar. Natijada bilimlar yuzaki 

va amaliyotdan uzilgan holda qoldi. 

Madrasa va maktablarda o’qitiladigan axloqiy-ta’limiy mazmun ham muhim 

ahamiyatga ega edi. Unda itoat, sabr, taqdirga bo’ysunish kabi tushunchalar ustun 

bo’ldi. Ijtimoiy faollik, tashabbus va yangilikka intilish kabi fazilatlar kam targ’ib 

qilindi. Bu holat jamiyatda passivlikni kuchaytirdi va ijtimoiy ongning 

turg’unlashuviga olib keldi. 

Ta’lim mazmunining ijtimoiy qamrovi ham cheklangan edi. Maktab va 

madrasalar asosan erkaklar uchun mo’ljallandi. Ayollarning ta’lim olishi istisno 

holatlar bilan cheklangan bo’ldi. Bu holat jamiyatning yarmidan ko’p a’zolarining 

bilimdan chetda qolishiga olib keldi. Savodsizlik darajasi yuqori bo’lib qoldi. 

Rossiya mustamlakachilik siyosati sharoitida an’anaviy ta’lim mazmuni 

yanada inqirozga yuz tutdi. Mustamlaka ma’muriyati bu tizimni modernizatsiya 

qilishdan manfaatdor bo’lmadi. Aksincha, savodsiz va siyosiy ongi past jamiyat 

mustamlaka boshqaruvi uchun qulay muhit yaratdi. Ta’lim mazmunining zaifligi 

jamiyatning mustamlakachilikka qarshi ongli qarshilik ko’rsatish imkoniyatini 

chekladi. 

Biroq an’anaviy ta’lim tizimini to’liq inkor etib bo’lmaydi. Maktab va 

madrasalar ma’lum darajada diniy savodxonlikni ta’minladi. Axloqiy 

qadriyatlarning uzatilishida muhim rol o’ynadi. Lekin bu mazmun yangi davr 

ehtiyojlarini qondira olmadi. Jamiyatni modernizatsiya qilish uchun bu yetarli emas 

edi. 

O’quv mazmunining eskirganligi mahalliy ziyolilar tomonidan tobora 

chuqurroq anglana boshladi. Ular ta’limni jamiyatni o’zgartirishning asosiy vositasi 

sifatida ko’rdilar. An’anaviy ta’lim mazmunini tanqid qilish jadidchilik 



22 
 

tafakkurining shakllanishida muhim o’rin tutdi. Jadidlar ta’limga dunyoviy fanlarni 

kiritish, o’qitish tilini soddalashtirish va mazmunni hayot bilan bog’lash zarurligini 

ilgari surdilar. 

XIX asr oxirida Turkistondagi madrasa va maktablarning o’quv mazmuni tor, 

biryoqlama va zamon talablariga mos kelmas edi. Diniy fanlar ustunligi, dunyoviy 

bilimlarning yetishmasligi va o’qitish usullarining eskirganligi ta’lim tizimini 

inqirozga olib keldi. Bu holat jamiyatni yangilash ehtiyojini kuchaytirdi va 

jadidchilik harakatining ta’limiy asoslarini shakllantirdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimining 

inqirozi nafaqat o’quv mazmuni, balki o’qitish uslublarining eskirib qolganligi bilan 

ham bevosita bog’liq edi. Ta’lim jarayonida qo’llanilgan metodlar asrlar davomida 

deyarli o’zgarmagan bo’lib, ular yangi ijtimoiy-siyosiy va madaniy sharoitlarga mos 

kelmadi. Natijada ta’lim jamiyat ehtiyojlariga javob bera olmay qoldi. 

An’anaviy maktab va madrasalarda asosiy o’qitish usuli yodlashga tayangan 

edi. O’quvchilar matnni mazmunini tushunmasdan, mexanik ravishda yod olishga 

majbur bo’ldilar. Bu usul bilimni chuqur o’zlashtirishga emas, balki xotirani band 

etishga xizmat qildi. Tushunish, tahlil qilish va xulosa chiqarish kabi intellektual 

faoliyat shakllari rivojlantirilmadi. Natijada bilim yuzaki va amaliy hayotdan 

uzilgan holda qoldi. 

O’qitish jarayonida o’quvchi shaxsiga yetarli e’tibor qaratilmadi. Ta’lim ustoz 

markazida olib borildi. O’quvchi faqat tinglovchi va itoatkor rolida bo’ldi. Uning 

savol berishi, fikr bildirish yoki bahslashishi qo’llab-quvvatlanmadi. Bu holat 

o’quvchilarda tashabbus va mustaqil fikrlash ko’nikmalarini rivojlantirmadi. Ta’lim 

jarayoni biryoqlama tus oldi. 

Pedagogik muloqotda qat’iy ierarxiya hukmron edi. Ustozning so’zi mutlaq 

haqiqat sifatida qabul qilindi. Tanqidiy yondashuv va muhokama madaniyati 

shakllanmadi. Bu holat ilmiy tafakkur rivojiga to’sqinlik qildi. O’quvchilar yangi 

g’oyalarni qabul qilishdan ko’ra, mavjud qarashlarni takrorlashga o’rgatildi. 

Ta’limdagi uslubiy eskirishning yana bir muhim jihati o’qitish shakllarining 

torligi edi. Darslar asosan bir xil tartibda o’tdi. Ko’rgazmali vositalar, tajribalar va 

amaliy mashg’ulotlar qo’llanilmadi. O’qitish real hayot bilan bog’lanmadi. Natijada 

o’quvchilarda bilimning amaliy qiymati haqida tushuncha shakllanmadi. 

Baholash tizimi ham eskirgan edi. O’quvchilarning bilim darajasi asosan 

yodlangan matn hajmi bilan o’lchandi. Tushunish, qo’llash va tahlil qilish 

qobiliyatlari baholanmadi. Bu holat o’quvchilarni faqat yod olishga undadi. 

Ta’limning sifati emas, shakliy ko’rsatkichlar muhim bo’lib qoldi. 

Pedagog kadrlar tayyorlash tizimi ham zamon talablariga javob bermadi. 

O’qituvchilar asosan an’anaviy diniy bilimlarga ega bo’lib, yangi pedagogik 

metodlardan bexabar edilar. Ular o’zlari o’qigan uslublarni takrorladilar. Pedagogik 



23 
 

tajriba almashinuvi va malaka oshirish mexanizmlari mavjud emas edi. Bu holat 

ta’lim sifatini izchil yaxshilashga imkon bermadi. 

Ta’limdagi uslubiy eskirish ijtimoiy muhit bilan ham bog’liq edi. Jamiyatda 

an’anaga haddan tashqari yopishib olish holati mavjud edi. Yangilikka shubha bilan 

qaraldi. Dunyoviy fanlar va yangi usullar “bid’at” sifatida baholandi. Bu holat ta’lim 

islohotlariga qarshilikni kuchaytirdi. Ta’lim tizimi ichki qarshiliklar tufayli ham 

turg’unlashdi. 

Rossiya mustamlakachilik sharoitida bu uslubiy eskirish yanada chuqurlashdi. 

Mustamlaka ma’muriyati an’anaviy ta’limni isloh qilishdan manfaatdor bo’lmadi. 

Aksincha, eski uslublar saqlanib qolishi siyosiy jihatdan qulay edi. Savodsiz va 

tanqidiy fikrlashdan yiroq jamiyatni boshqarish osonroq bo’ldi. Bu holat ta’limdagi 

turg’unlikni yanada mustahkamladi. 

Ta’limdagi uslubiy eskirish jamiyatning intellektual rivojiga bevosita ta’sir 

ko’rsatdi. Ilmiy tafakkur shakllanmadi. Yangi g’oyalar va tashabbuslar uchun muhit 

yaratilmagan edi. Jamiyatda passivlik va bo’ysunish kayfiyati ustun bo’ldi. Bu holat 

ijtimoiy va siyosiy taraqqiyotga to’sqinlik qildi. 

Biroq ushbu muammolarni anglash jarayoni ham aynan shu davrda boshlandi. 

Ilg’or fikrli ziyolilar ta’limdagi uslubiy kamchiliklarni tanqid qila boshladilar. Ular 

ta’lim jarayonida tushunishga asoslangan o’qitish, ko’rgazmalilik, amaliy 

mashg’ulotlar va o’quvchi faolligini oshirish zarurligini ilgari surdilar. Bu qarashlar 

jadidchilik tafakkurining shakllanishida muhim rol o’ynadi. 

Jadidlar an’anaviy ta’limdagi uslubiy eskirishni jamiyat inqirozining asosiy 

sabablaridan biri deb baholadilar. Ular yangi usul maktablarini tashkil etish orqali 

o’qitish metodlarini tubdan yangilashga intildilar. Tovush asosida savod o’rgatish, 

darsliklar yaratish va dunyoviy fanlarni joriy etish g’oyalari aynan shu 

muammolarga javob edi. 

Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimida uslubiy eskirish chuqur ildiz otgan 

edi. Yodlashga asoslangan o’qitish, o’quvchi faolligining yo’qligi va pedagogik 

yangiliklarga yopiq munosabat ta’limni samarasiz qildi. Bu holat jamiyatni 

modernizatsiya qilish ehtiyojini kuchaytirdi. Jadidchilik harakati aynan shu uslubiy 

inqirozga qarshi ma’rifiy javob sifatida shakllandi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda an’anaviy ta’lim tizimining 

inqirozi jamiyat hayotiga chuqur va ko’p qirrali ijtimoiy oqibatlar keltirib chiqardi. 

Ta’lim mazmuni va uslubining eskirishi, savodsizlikning keng tarqalishi hamda 

zamonaviy bilimlarning yetishmasligi jamiyatning ijtimoiy rivojlanishini keskin 

sekinlashtirdi. Ta’lim inqirozi alohida soha muammosi bo’lib qolmadi. U butun 

ijtimoiy tizimga ta’sir ko’rsatdi. 

Eng avvalo, ta’lim inqirozi ijtimoiy ongning turg’unlashuviga olib keldi. 

Aholining katta qismi savodsiz yoki cheklangan bilimga ega edi. Tanqidiy fikrlash, 



24 
 

tahlil qilish va xulosa chiqarish ko’nikmalari rivojlanmadi. Natijada jamiyat tashqi 

dunyoda yuz berayotgan siyosiy, iqtisodiy va madaniy o’zgarishlarni anglay olmadi. 

Bu holat tarixiy jarayonlardan ortda qolishga sabab bo’ldi. 

Ta’lim inqirozi ijtimoiy passivlikni kuchaytirdi. Bilimsizlik odamlarni 

mavjud tartibni tanqid qilmasdan qabul qilishga undadi. Mustamlakachilik 

sharoitida bu holat ayniqsa xavfli edi. Aholi o’z huquqlari va manfaatlarini himoya 

qilish qobiliyatidan mahrum bo’ldi. Siyosiy jarayonlarda ishtirok etish ehtiyoji 

shakllanmadi. Jamiyat boshqaruvdan begonalashdi. 

Ijtimoiy adolatsizlikning chuqurlashuvida ham ta’lim inqirozi muhim rol 

o’ynadi. Bilim va ma’lumotga ega bo’lgan tor doiradagi qatlam jamiyatda ustun 

mavqega ega bo’ldi. Aksariyat aholi esa imkoniyatlardan chetda qoldi. Ta’lim 

ijtimoiy harakatchanlik vositasi bo’la olmadi. Ijtimoiy tabaqalanish 

mustahkamlandi. Boylik va hokimiyat bilim emas, kelib chiqish va aloqalar orqali 

taqsimlandi. 

Ta’limdagi inqiroz iqtisodiy rivojlanishga ham salbiy ta’sir ko’rsatdi. 

Zamonaviy bilim va malakaga ega kadrlar yetishmadi. Hunarmandchilik va 

dehqonchilik eskicha usullarda olib borildi. Texnik yangiliklarni o’zlashtirish 

imkoniyati cheklangan edi. Natijada mehnat unumdorligi past bo’lib qoldi. Jamiyat 

iqtisodiy jihatdan mustamlakaga qaram bo’lib qoldi. 

Ta’lim tizimining zaifligi milliy ziyolilar qatlamining shakllanishini 

sekinlashtirdi. Ilg’or fikrli shaxslar kam bo’ldi. Jamiyatda yetakchilik qila oladigan, 

zamonaviy bilimga ega intellektual kuch yetishmadi. Bu holat milliy uyg’onish 

jarayonlarini kechiktirdi. Ijtimoiy tashabbus sust bo’ldi. 

Ayollar ta’limdan chetda qolganligi ta’lim inqirozining eng og’ir ijtimoiy 

oqibatlaridan biri edi. Ayollarning savodsizligi oilaviy tarbiya sifatiga ta’sir 

ko’rsatdi. Bolalar ta’limiga bo’lgan munosabat sust bo’ldi. Jamiyatning yarmi 

ijtimoiy va madaniy rivojlanishdan chetda qoldi. Bu holat ijtimoiy taraqqiyotni bir 

tomonlama va notekis qildi. 

Ta’lim inqirozi madaniy hayotda ham turg’unlikni yuzaga keltirdi. Adabiyot, 

san’at va matbuot keng ommaga yetib bormadi. Ommaviy madaniy muloqot 

shakllanmadi. Og’zaki an’ana ustun bo’lib qoldi. Yozma madaniyat rivojlanmadi. 

Bu holat ijtimoiy fikr almashinuvini chekladi. 

Diniy-ma’naviy sohada ham salbiy oqibatlar kuzatildi. Bilimsizlik diniy 

dogmatizmni kuchaytirdi. Din ma’naviy taraqqiyot vositasi bo’lish o’rniga, 

ko’pincha yangilikka qarshi kuch sifatida namoyon bo’ldi. Diniy bilimlar 

zamonaviy tafakkur bilan uyg’unlashmadi. Bu holat jamiyatda ichki ziddiyatlarni 

kuchaytirdi. 

Ta’lim inqirozi mustamlakachilik siyosati bilan uzviy bog’liq holda ijtimoiy 

qaramlikni mustahkamladi. Savodsiz jamiyatni boshqarish oson edi. Mustamlaka 



25 
 

ma’muriyati ta’limning zaifligidan o’z manfaatlari yo’lida foydalandi. Bilim va 

axborotga cheklangan kirish siyosiy nazoratni kuchaytirdi. Jamiyat o’z taqdirini 

mustaqil belgilash imkoniyatidan mahrum bo’ldi. 

Ijtimoiy axloq va mehnat madaniyatiga ham ta’lim inqirozi salbiy ta’sir 

ko’rsatdi. Mas’uliyat, tashabbus va intizom yetarli darajada shakllanmadi. Kasbiy 

madaniyat rivojlanmadi. Mehnat jamiyat taraqqiyotining asosiy omili sifatida 

anglanmadi. Bu holat iqtisodiy va ijtimoiy inqirozni yanada chuqurlashtirdi. 

Biroq ta’lim inqirozi jamiyatda muayyan uyg’onish ehtiyojini ham yuzaga 

keltirdi. Ilg’or fikrli shaxslar mavjud muammolarni chuqur anglay boshladilar. Ular 

ta’limni jamiyatni qutqarishning asosiy vositasi sifatida ko’rdilar. Ta’lim inqirozi 

tanqidiy tafakkur uchun turtki bo’ldi. Aynan shu jarayon jadidchilik harakatining 

ijtimoiy ildizlarini mustahkamladi. 

Jadidlar ta’lim inqirozining ijtimoiy oqibatlarini ochiq ko’rsatdilar. 

Savodsizlikni millatning eng katta fojiasi sifatida baholadilar. Ular yangi usul 

maktablari orqali jamiyatni uyg’otishni maqsad qildilar. Ta’limni ijtimoiy adolat, 

iqtisodiy taraqqiyot va milliy uyg’onishning asosi deb bildilar. 

Turkistondagi ta’lim inqirozi jamiyat hayotining barcha sohalariga salbiy 

ta’sir ko’rsatdi. Ijtimoiy ong turg’unlashdi. Ijtimoiy tengsizlik kuchaydi. Iqtisodiy 

va madaniy rivojlanish sekinlashdi. Jamiyat mustamlakachilik sharoitida zaif 

holatga tushib qoldi. Aynan shu og’ir ijtimoiy oqibatlar jadidchilik harakatining 

paydo bo’lishi va rivojlanishi uchun muhim tarixiy zaruratni yuzaga keltirdi. 

1.3. Jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki va tashqi omillar 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining 

paydo bo’lishi tasodifiy jarayon emas edi. Bu hodisa jamiyatning ichki rivojlanish 

ehtiyojlari, ijtimoiy inqiroz holati va an’anaviy tuzilmalarning zamon talablariga 

javob bermay qolishi bilan bevosita bog’liq bo’ldi. Jadidchilik, avvalo, jamiyat 

ichida shakllangan muammolarga javob sifatida vujudga keldi. 

Ichki omillarning eng muhimlaridan biri ta’lim tizimidagi chuqur inqiroz edi. 

An’anaviy maktab va madrasalar zamonaviy bilim berish imkoniyatidan mahrum 

bo’lib qoldi. Ta’lim mazmuni va uslubi jamiyat ehtiyojlariga mos kelmadi. 

Savodsizlik darajasi yuqori bo’lib qoldi. Bilim va ilm-fanga bo’lgan munosabat 

yuzaki tus oldi. Bu holat jamiyatning ilg’or vakillarida keskin norozilik uyg’otdi va 

ta’limni isloh qilish g’oyasini tug’dirdi. 

Ijtimoiy tengsizlik va adolatsizlik jadidchilik g’oyalarining shakllanishiga 

kuchli turtki bo’ldi. Jamiyat qatlamlari o’rtasidagi tafovut chuqurlashdi. Boylik va 

hokimiyat tor doiradagi shaxslar qo’lida jamlandi. Keng omma iqtisodiy va siyosiy 

jihatdan qaram holga tushdi. Qonun ustuvorligi amalda ishlamadi. Bu holat ijtimoiy 

adolat masalasini dolzarb muammoga aylantirdi. 



26 
 

Mahalliy boshqaruv tizimining zaifligi ham ichki omillardan biri edi. 

Mahalliy hokimiyat aholining ehtiyojlariga javob bera olmadi. Mansabdorlarning 

suiiste’mollari keng tarqaldi. Aholining hokimiyatga bo’lgan ishonchi susaydi. 

Siyosiy befarqlik kuchaydi. SHu bilan birga, jamiyatda boshqaruvni isloh qilish 

zarurati tobora aniqroq sezila boshladi. 

Ma’naviy sohadagi turg’unlik jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishida 

muhim rol o’ynadi. Diniy qarashlar ko’pincha dogmatik shaklga ega bo’lib, 

yangilikka qarshi turdi. Din jamiyatni rivojlantiruvchi kuchga aylana olmadi. Bu 

holat ilmiy tafakkur va ijodiy yondashuvning rivojlanishini chekladi. Ilg’or fikrli 

ziyolilar din va ilm o’rtasidagi muvozanatni tiklash zarurligini angladilar. 

Milliy o’zlikni anglash jarayoni ham jadidchilik g’oyalarining ichki 

manbalaridan biri bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida mahalliy aholi o’zining milliy 

mavqei pasayib borayotganini his qildi. Til, madaniyat va an’analar kamsitildi. Bu 

holat milliy g’urur va o’zlikni himoya qilish ehtiyojini kuchaytirdi. Jadidlar milliy 

uyg’onishni ma’rifat orqali amalga oshirishni maqsad qildilar. 

SHahar muhitida shakllangan yangi ijtimoiy guruhlar ham jadidchilik 

g’oyalarining ichki tayanchiga aylandi. Savdogarlar, hunarmandlar va o’qimishli 

shaxslar an’anaviy tuzilmadan nisbatan mustaqil bo’lib, yangilikka ochiq edilar. 

Ular iqtisodiy va madaniy o’zgarishlardan manfaatdor edilar. Bu qatlam jadidchilik 

g’oyalarini qo’llab-quvvatladi. 

Axborot almashinuvi va matbuotga ehtiyojning ortishi ham ichki omil sifatida 

namoyon bo’ldi. Jamiyatda o’z muammolarini muhokama qilish, fikr almashish 

ehtiyoji kuchaydi. Og’zaki an’ana bu ehtiyojni qondira olmadi. Yozma madaniyat 

va matbuot zarurati sezildi. Bu ehtiyoj jadid matbuotining paydo bo’lishiga zamin 

yaratdi. 

Ichki omillar orasida shaxsiy tashabbus va ziyolilarning mas’uliyati alohida 

o’rin tutdi. Mahalliy ziyolilar jamiyat taqdiriga befarq bo’lib qola olmadilar. Ular 

mavjud muammolarni tahlil qildilar. Jamiyatni isloh qilish yo’llarini izladilar. 

Jadidchilik ana shu ongli intellektual faoliyat natijasida shakllandi. 

jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki omillar hal qiluvchi rol 

o’ynadi. Ta’lim inqirozi, ijtimoiy adolatsizlik, boshqaruvdagi muammolar, 

ma’naviy turg’unlik va milliy o’zlikni anglash jarayoni jadidchilikning ijtimoiy 

zaminini shakllantirdi. Jadidchilik jamiyatning ichki ehtiyojlariga berilgan tarixiy 

javob bo’lib, u Turkistonni modernizatsiya qilish yo’lidagi ongli harakat sifatida 

maydonga chiqdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining 

shakllanishida mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish hal qiluvchi omillardan 

biri bo’ldi. Bu yangilanish jamiyatning ichki inqirozi, ta’lim va boshqaruvdagi 

muammolar, madaniy-ma’naviy turg’unlik sharoitida yuzaga keldi. Mahalliy 



27 
 

ziyolilar mavjud holatni chuqur tahlil qildilar va jamiyatni yangilash zarurligini 

angladilar. Ularning tafakkuridagi burilish jadidchilikning intellektual asosini 

yaratdi. 

Mahalliy ziyolilar an’anaviy dunyoqarash doirasidan chiqishga intila 

boshladilar. Ular jamiyatdagi muammolarni faqat taqdir yoki ilohiy iroda bilan 

izohlash yetarli emasligini tushundilar. Ijtimoiy muammolarning ildizi inson 

faoliyati, boshqaruv tizimi va ta’lim sifati bilan bog’liq ekanini anglash kuchaydi. 

Bu yondashuv tafakkurda sabab–oqibat aloqalarini izlashga asoslangan yangi 

fikrlash uslubini shakllantirdi. 

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanishning markazida ta’lim masalasi turdi. Ular 

savodsizlikni jamiyatning eng katta muammosi sifatida baholadilar. An’anaviy 

maktab va madrasalardagi ta’lim mazmuni va uslubini tanqid qildilar. Bilim faqat 

diniy doira bilan cheklanmasligi, dunyoviy fanlar ham o’qitilishi zarurligini ilgari 

surdilar. Ta’lim orqali jamiyatni uyg’otish g’oyasi ziyolilar tafakkurining asosiy 

yo’nalishiga aylandi. 

Mahalliy ziyolilar ilm-fanga munosabatni qayta ko’rib chiqdilar. Ilmni faqat 

diniy bilimlar majmui sifatida emas, balki jamiyat taraqqiyotini ta’minlovchi kuch 

sifatida anglay boshladilar. Ular ilm va dinni qarama-qarshi qo’ymasdan, ularni 

uyg’unlashtirishga intildilar. Din ma’naviy asos bo’lib qolishi, ilm esa hayotni 

tartibga soluvchi vosita bo’lishi kerak degan qarash shakllandi. 

Tafakkurdagi yangilanish ijtimoiy adolat masalasiga munosabatda ham 

namoyon bo’ldi. Ziyolilar jamiyatdagi tengsizlikni tabiiy holat sifatida qabul 

qilishdan voz kecha boshladilar. Ular adolatli boshqaruv, qonun ustuvorligi va 

mansabdorlarning mas’uliyati haqida fikr yuritdilar. Hokimiyat xalq manfaatlariga 

xizmat qilishi kerak degan g’oya shakllandi. Bu qarashlar jadidchilikning siyosiy-

ma’naviy poydevorini mustahkamladi. 

Milliy o’zlik masalasi mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanishning 

muhim jihati bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida ular millatning til, madaniyat va 

tarix orqali yashashini angladilar. Milliy o’zlikni saqlash va rivojlantirish ma’rifat 

bilan bog’liq ekanini tushundilar. SHu sababli ona tilida ta’lim, milliy adabiyot va 

madaniyatni rivojlantirish g’oyalari ilgari surildi. 

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanish shaxs masalasiga bo’lgan munosabatda 

ham aks etdi. An’anaviy qarashlarda shaxs jamiyatga bo’ysunuvchi unsur sifatida 

talqin qilingan bo’lsa, yangi qarashlarda shaxs jamiyat taraqqiyotining faol subyekti 

sifatida ko’rila boshlandi. Insonning fikrlash erkinligi, mas’uliyati va tashabbusi 

muhim ahamiyat kasb etdi. Bu yondashuv jadidlarning tarbiyaviy qarashlarida 

muhim o’rin egalladi. 

Mahalliy ziyolilar ayollar masalasiga ham yangicha yondashdilar. Ular 

ayollarning savodsizligi jamiyatning umumiy rivojiga to’sqinlik qilayotganini 



28 
 

angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy hayotdagi faolligi jamiyat taraqqiyotining 

sharti sifatida ko’rila boshladi. Bu qarash o’sha davr sharoitida jasoratli va ilg’or fikr 

edi. Ziyolilar tafakkuridagi bu yangilanish keyinchalik jadidlar faoliyatida muhim 

yo’nalishga aylandi. 

Axborot va matbuotga munosabat ham o’zgardi. Ziyolilar og’zaki an’ana 

jamiyat ehtiyojlarini qondira olmayotganini tushundilar. Yozma madaniyat, gazeta 

va jurnallar orqali fikr tarqatish zarur deb topildi. Matbuot jamiyatni uyg’otish, 

muammolarni ochiq muhokama qilish vositasi sifatida baholandi. Bu tafakkuriy 

burilish jadid matbuotining vujudga kelishiga zamin yaratdi. 

Mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish tanqidiy yondashuv bilan 

tavsiflandi. Ular jamiyatdagi kamchiliklarni ochiq ayta boshladilar. An’anani mutlaq 

qadriyat sifatida emas, balki rivojlanishga to’sqinlik qilsa, qayta ko’rib chiqilishi 

lozim bo’lgan hodisa sifatida talqin etdilar. Bu yondashuv jadidchilikning islohotchi 

ruhini belgiladi. 

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanish shaxsiy mas’uliyat hissi bilan ham bog’liq 

edi. Ular jamiyat muammolarini faqat tashqi omillar bilan izohlashdan voz 

kechdilar. Millatning orqada qolishida ichki omillar, jumladan, bilim yetishmasligi 

va befarqlik muhim rol o’ynayotganini tan oldilar. SHu sababli o’z faoliyatlarini 

ma’rifat tarqatishga bag’ishladilar. 

Bu yangilangan tafakkur yakka shaxslar doirasida qolib ketmadi. U jamiyatda 

asta-sekin tarqala boshladi. Yangi qarashlar ta’lim, adabiyot, matbuot va madaniyat 

orqali keng ommaga yetib bordi. Natijada jadidchilik harakati uchun intellektual 

muhit shakllandi. 

mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish jadidchilik g’oyalarining paydo 

bo’lishida markaziy o’rin tutdi. Bu yangilanish an’anaviy qarashlardan tanqidiy 

tafakkurga o’tish, ilm-fan va ma’rifatga tayanish, milliy o’zlikni anglash va shaxs 

mas’uliyatini oshirish bilan tavsiflandi. Jadidchilik aynan shu yangilangan 

tafakkurning tarixiy ifodasi sifatida vujudga keldi va Turkiston jamiyatini 

modernizatsiya qilish yo’lida muhim rol o’ynadi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda ijtimoiy adolatsizlik chuqur 

ildiz otgan muammo sifatida namoyon bo’ldi. Bu holat iqtisodiy qaramlik, siyosiy 

cheklanishlar, ta’limdagi turg’unlik va madaniy tengsizlik bilan uzviy bog’liq edi. 

Ana shunday sharoitda mahalliy ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni anglash, tahlil qilish 

va unga qarshi intellektual munosabat bildirish yo’liga o’tdilar. Bu munosabat 

jadidchilik g’oyalarining muhim ichki manbalaridan biriga aylandi. 

Ijtimoiy adolatsizlik, avvalo, jamiyat qatlamlari o’rtasidagi keskin tafovutda 

namoyon bo’ldi. Boylar va kambag’allar o’rtasidagi farq chuqurlashdi. Yer, mol-

mulk va hokimiyat tor doiradagi shaxslar qo’lida jamlandi. Keng omma iqtisodiy va 



29 
 

huquqiy jihatdan zaif holatga tushdi. Bu holat ziyolilar tafakkurida adolat masalasini 

markaziy muammoga aylantirdi. 

Ziyolilar adolatsizlikni tasodifiy hodisa emas, balki tizimli muammo sifatida 

baholadilar. Ular ijtimoiy tengsizlikning sabablari boshqaruv tizimi, soliq siyosati, 

yer munosabatlari va ta’limdagi cheklanishlar bilan bog’liq ekanini ko’rsatdilar. 

SHu tariqa adolatsizlikka sabab bo’layotgan omillarni ochib berishga intildilar. Bu 

yondashuv tanqidiy tafakkurning kuchayganini ko’rsatdi. 

Intellektual munosabatning muhim jihati adolat tushunchasining qayta talqin 

qilinishi bo’ldi. An’anaviy qarashlarda adolat ko’pincha taqdir va ilohiy iroda bilan 

bog’lab izohlangan edi. Yangi qarashlarda esa adolat ijtimoiy munosabatlar, qonun 

va boshqaruv bilan uzviy aloqada talqin qilindi. Ziyolilar adolatni insonlar 

tomonidan ta’minlanishi lozim bo’lgan ijtimoiy qadriyat sifatida ko’rdilar. 

Mahalliy ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni ma’rifat bilan bog’liq holda tahlil 

qildilar. Ular savodsizlik va bilim yetishmasligi adolatsizlikni kuchaytirayotganini 

angladilar. Bilimsiz jamiyat o’z huquqlarini himoya qila olmaydi. SHu sababli 

ta’limni adolatga erishishning asosiy vositasi deb bildilar. Ma’rifatli inson 

adolatsizlikni tan olmasligi kerak degan qarash shakllandi. 

Ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni tanqid qilishda axloqiy mezonlarga 

tayandilar. Ular mansabdorlarning suiiste’mollari, poraxo’rlik va zulmni ochiq 

qoraladilar. Hokimiyatning xalq manfaatlariga zid faoliyati axloqiy jihatdan ham 

qabul qilib bo’lmas holat sifatida baholandi. Bu tanqidlar jamiyatda axloqiy 

uyg’onishga xizmat qildi. 

Ijtimoiy adolatsizlikka qarshi intellektual munosabat matbuot orqali keng 

yoyildi. Gazeta va jurnallarda jamiyatdagi tengsizlik, kambag’allik va zulm haqida 

maqolalar chop etildi. Bu nashrlar muammolarni ochiq muhokama qilish maydoniga 

aylandi. Ziyolilar fikrni ommaga yetkazish orqali ijtimoiy ongni o’zgartirishga 

intildilar. 

Adolatsizlikka qarshi munosabat milliy o’zlikni anglash bilan ham bog’liq 

edi. Mustamlakachilik sharoitida ijtimoiy tengsizlik milliy kamsitilish bilan 

qo’shilib ketdi. Mahalliy aholi o’zini ikkinchi darajali inson sifatida his qila 

boshladi. Ziyolilar bu holatni qabul qilib bo’lmas deb baholadilar. Ular milliy qadr-

qimmatni tiklash adolatli jamiyat qurish bilan bog’liq ekanini ta’kidladilar. 

Ayollar masalasi ham ijtimoiy adolatsizlikning muhim ko’rinishi sifatida 

talqin qilindi. Ayollarning ta’lim va ijtimoiy hayotdan chetlatilishi jamiyatdagi 

tengsizlikni yanada kuchaytirayotgan omil sifatida ko’rildi. Ziyolilar ayollar 

savodsizligi jamiyatning umumiy adolatsiz tuzilmasini mustahkamlab turayotganini 

angladilar. SHu bois ayollar ta’limi adolatga erishishning muhim sharti sifatida 

baholandi. 



30 
 

Intellektual munosabatning yana bir jihati adolat va qonun o’rtasidagi 

bog’liqlikni anglash bo’ldi. Ziyolilar qonun ustuvorligi bo’lmagan jamiyatda adolat 

qaror topmasligini ta’kidladilar. Qonun hamma uchun teng bo’lishi kerak degan 

g’oya ilgari surildi. Bu qarash jadidchilikning siyosiy-falsafiy asoslarini 

mustahkamladi. 

Ijtimoiy adolatsizlikka qarshi intellektual munosabat zo’ravonlik va keskin 

qarshilik shaklini olmadi. Ziyolilar islohotchi yo’lni tanladilar. Ular jamiyatni keskin 

to’qnashuvlar orqali emas, balki ma’rifat, tarbiya va ongni o’zgartirish orqali adolat 

sari olib borishni maqsad qildilar. Bu yondashuv jadidchilikning o’ziga xos 

xususiyati bo’ldi. 

Ziyolilar adolatni jamiyat taraqqiyotining sharti sifatida talqin qildilar. Adolat 

bo’lmagan joyda taraqqiyot bo’lmaydi degan fikr keng tarqaldi. Ijtimoiy tenglik, 

imkoniyatlarning ochiqligi va bilimga teng kirish jamiyatni rivojlantiruvchi omillar 

sifatida ko’rsatildi. Bu g’oyalar jadidlarning dasturiy qarashlariga asos bo’ldi. 

Ushbu intellektual munosabat jamiyatda asta-sekin aks sado bera boshladi. 

Adolat haqidagi fikrlar faqat ziyolilar doirasida qolib ketmadi. Ular ta’lim, matbuot 

va madaniyat orqali keng ommaga yetib bordi. Jamiyatda adolatsizlikka nisbatan 

befarqlik kamaydi. Muammolarni anglash darajasi oshdi. 

Yuqoridagilardan kelib chiqib, ijtimoiy adolatsizlikka qarshi intellektual 

munosabat jadidchilik g’oyalarining muhim ichki manbasi bo’ldi. Ziyolilar 

adolatsizlikni tizimli muammo sifatida tahlil qildilar. Unga qarshi ma’rifat, axloq va 

qonun asosida kurashish yo’lini tanladilar. Bu munosabat jamiyat ongini o’zgartirdi 

va jadidchilik harakatini ijtimoiy jihatdan asoslab berdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda milliy o’zlikni anglash 

jarayonlari jadidchilik g’oyalarining shakllanishida muhim ichki omil sifatida 

namoyon bo’ldi. Bu jarayon jamiyatning siyosiy qaramlik, ijtimoiy adolatsizlik va 

madaniy-ma’naviy turg’unlik sharoitida o’zligini yo’qotish xavfini anglay boshlashi 

bilan bog’liq edi. Milliy o’zlikni anglash tasodifiy hissiyot emas, balki chuqur tarixiy 

va intellektual jarayon bo’lib, u jamiyat tafakkurida asta-sekin shakllandi. 

Mustamlakachilik sharoiti milliy o’zlik masalasini keskinlashtirdi. Rossiya 

imperiyasi siyosati natijasida mahalliy aholi siyosiy hukmronlikdan chetlatildi. 

Davlat boshqaruvi, rasmiy til va ma’muriy muhitda mahalliy unsurlar ikkinchi 

darajaga tushirildi. Bu holat jamiyat ongida o’z mavqeining pasayib borayotganini 

anglashga olib keldi. Milliy kamsitilish hissi asta-sekin ijtimoiy ongda 

mustahkamlandi. 

Milliy o’zlikni anglash jarayonida til masalasi alohida ahamiyat kasb etdi. Til 

millatning asosiy belgisi sifatida qayta anglana boshladi. Ona tilining rasmiy va 

madaniy hayotdan siqib chiqarilishi ziyolilarni jiddiy tashvishga soldi. Ular tilni 

faqat muloqot vositasi emas, balki milliy tafakkur va madaniyatning asosi sifatida 



31 
 

ko’rdilar. SHu sababli ona tilida ta’lim, adabiyot va matbuotni rivojlantirish 

g’oyalari ilgari surildi. 

Tarixiy xotira milliy o’zlikni anglashning muhim omiliga aylandi. Mahalliy 

ziyolilar o’tmishdagi buyuk sivilizatsiya, ilm-fan va madaniyat yutuqlarini eslash 

orqali milliy g’ururni uyg’otishga intildilar. Turkiston tarixining boy merosi qayta 

baholandi. Bu jarayon jamiyatda “biz kimmiz” degan savolga javob izlash bilan 

kechdi. Tarix millatni uyg’otuvchi manba sifatida talqin qilindi. 

Milliy o’zlikni anglash jarayoni diniy omil bilan ham uzviy bog’liq bo’ldi. 

Islom dini asrlar davomida jamiyatning ma’naviy asosini tashkil etgan edi. 

Mustamlakachilik sharoitida din milliy birdamlikni saqlovchi omil sifatida namoyon 

bo’ldi. Biroq jadidlar dinni faqat an’anaviy shaklda emas, balki zamon bilan 

uyg’unlashtirilgan holda talqin qilishga intildilar. Ular din milliy o’zlikni 

mustahkamlovchi, lekin taraqqiyotga to’sqinlik qilmaydigan kuch bo’lishi 

kerakligini ta’kidladilar. 

Milliy o’zlikni anglash jarayonida ta’lim muhim rol o’ynadi. Savodsizlik va 

cheklangan bilim milliy ongning rivojlanishiga to’sqinlik qilayotganini ziyolilar 

aniq angladilar. SHuning uchun ta’limni milliy uyg’onishning asosiy vositasi 

sifatida baholadilar. Ta’lim orqali milliy tarix, til va madaniyatni ongli ravishda 

anglash mumkin edi. Bu yondashuv jadidchilik ta’lim konsepsiyasining asosiga 

aylandi. 

Ijtimoiy tengsizlik va adolatsizlik milliy o’zlikni anglash jarayonini 

tezlashtirdi. Jamiyatda keng tarqalgan kambag’allik va huquqsizlik holatlari shaxsiy 

muammo sifatida emas, balki milliy muammo sifatida anglana boshladi. Ziyolilar 

jamiyatning orqada qolishini millatning umumiy fojiasi sifatida talqin qildilar. Bu 

esa milliy mas’uliyat hissini kuchaytirdi. 

Matbuot milliy o’zlikni anglash jarayonida muhim vositaga aylandi. Gazeta 

va jurnallar orqali milliy muammolar muhokama qilindi. Jamiyat o’z holatini tahlil 

qilish imkoniyatiga ega bo’ldi. Matbuot milliy ongni shakllantirish maydoniga 

aylandi. Jadid nashrlari milliy til, madaniyat va ta’lim masalalarini keng yoritdi. Bu 

jarayon milliy fikrning ommalashuviga xizmat qildi. 

Adabiyot va san’at ham milliy o’zlikni anglash jarayonida muhim rol o’ynadi. 

Badiiy asarlarda milliy hayot, muammolar va orzu-umidlar aks ettirildi. Adabiyot 

millatning ichki kechinmalarini ifodalovchi vositaga aylandi. Bu orqali jamiyat 

o’zini anglashga, muammolarini tan olishga va ularni bartaraf etish yo’llarini 

izlashga undaldi. 

Milliy o’zlikni anglash jarayonida shaxs masalasi ham muhim ahamiyat kasb 

etdi. An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida 

talqin qilingan edi. Yangi qarashlarda esa shaxs millat taraqqiyotining faol subyekti 

sifatida ko’rila boshladi. Har bir inson milliy mas’uliyatni his etishi kerak degan 



32 
 

g’oya shakllandi. Bu yondashuv jadidlarning tarbiyaviy qarashlarida muhim o’rin 

egalladi. 

Ayollar masalasi milliy o’zlikni anglash jarayonida alohida o’rin tutdi. 

Ziyolilar ayollarning savodsizligi millatning yarmini rivojlanishdan 

chetlatayotganini angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi milliy 

uyg’onishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu qarash milliy o’zlikni kengroq 

va chuqurroq talqin qilishga olib keldi. 

Milliy o’zlikni anglash jarayoni tashqi dunyo bilan solishtirish orqali ham 

rivojlandi. Ziyolilar boshqa xalqlarning taraqqiyot yo’lini o’rganib, o’z jamiyatining 

holatini baholadilar. Bu solishtirish o’z kamchiliklarini anglashga yordam berdi. 

SHu bilan birga, milliy rivojlanishning o’ziga xos yo’lini izlash zaruratini yuzaga 

chiqardi. 

Bu jarayon bir yo’la kechmadi. Milliy o’zlikni anglash asta-sekin, murakkab 

va ziddiyatli tarzda shakllandi. An’anaviy qarashlar bilan yangi tafakkur o’rtasida 

kurash bo’ldi. Biroq bu kurash milliy ongning o’sishiga xizmat qildi. Jadidchilik 

harakati ana shu jarayonning tashkiliy va mafkuraviy ifodasiga aylandi. 

Milliy o’zlikni anglash jarayonlari jadidchilik g’oyalarining shakllanishida 

muhim ichki omil bo’ldi. Til, tarix, madaniyat, ta’lim va ijtimoiy adolat 

masalalarining qayta anglanishi milliy ongni uyg’otdi. Mustamlakachilik sharoitida 

millat o’zligini saqlab qolish va rivojlantirish zarurati aniq namoyon bo’ldi. 

Jadidchilik aynan shu milliy o’zlikni anglash jarayonining ongli, ma’rifiy va tarixiy 

ifodasi sifatida maydonga chiqdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik harakatining 

shakllanishi faqat ichki ijtimoiy va madaniy omillar bilan cheklanib qolmadi. Bu 

jarayonga tashqi g’oyaviy ta’sirlar ham muhim darajada ta’sir ko’rsatdi. Turkiston 

ziyolilari tashqi dunyo bilan aloqalar orqali yangi tafakkur, islohotchi qarashlar va 

modernizatsiya g’oyalarini o’zlashtirdilar. Ushbu tashqi ta’sirlar jadidchilikning 

mazmuni va yo’nalishini boyitdi. 

Eng muhim tashqi g’oyaviy manbalardan biri Rossiya musulmonlari 

jadidchiligi bo’ldi. Qozon, Ufa va Orenburg markazlarida shakllangan islohotchi 

musulmon ziyolilari Turkiston ziyolilari uchun muhim namuna bo’ldi. Bu 

hududlarda yangi usul maktablari, zamonaviy darsliklar va matbuot rivojlandi. 

Ismoil G’aspirali ilgari surgan “Til, fikr va ishda birlik” g’oyasi Turkiston 

jadidlariga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Ta’lim orqali millatni uyg’otish konsepsiyasi 

aynan shu muhitdan kirib keldi. 

Ikkinchi muhim tashqi manba Usmoniylar imperiyasidagi islohotlar bo’ldi. 

XIX asrda Usmoniylar davlati modernizatsiya yo’liga o’tdi. Ta’lim, matbuot va 

davlat boshqaruvida islohotlar amalga oshirildi. Turkiston ziyolilari bu tajribani 

islomiy qadriyatlarni saqlagan holda modernizatsiya qilish modeli sifatida qabul 



33 
 

qildilar. Usmoniy matbuoti, adabiyoti va siyosiy fikri jadidlar dunyoqarashini 

shakllantirishda muhim o’rin tutdi. 

Yevropa ma’rifatchilik g’oyalari ham jadidchilik shakllanishiga bilvosita 

ta’sir ko’rsatdi. Ilm-fan, texnika, ratsional fikrlash va huquqiy jamiyat tushunchalari 

Turkiston ziyolilari tomonidan kuzatildi va o’rganildi. Yyevropa taraqqiyoti 

misolida ilm va bilim jamiyatni rivojlantiruvchi asosiy kuch ekanligi anglandi. 

Jadidlar Yyevropa tajribasini to’liq ko’chirmasdan, uni mahalliy sharoitga 

moslashtirishga intildilar. 

Tashqi ta’sirlar orasida matbuot va axborot almashinuvi alohida ahamiyatga 

ega bo’ldi. Turkiston ziyolilari Rossiya, Usmoniylar va boshqa hududlarda chop 

etilgan gazetalarni o’qish orqali dunyoqarashlarini kengaytirdilar. Matbuot 

jamiyatni uyg’otish, muammolarni muhokama qilish va g’oyalarni tarqatish vositasi 

sifatida anglana boshladi. Bu tajriba Turkistonda jadid matbuotining paydo 

bo’lishiga zamin yaratdi. 

Sayohatlar va ta’lim aloqalari ham tashqi g’oyaviy ta’sirning muhim shakli 

bo’ldi. Ayrim ziyolilar chet elda bo’lib, u yerdagi ta’lim va madaniyat tizimlarini 

bevosita ko’rdilar. Bu tajriba jamiyatni yangilash zarurligi haqidagi ishonchni 

mustahkamladi. O’zga jamiyatlar bilan taqqoslash orqali Turkistonning orqada 

qolgan jihatlari aniqroq anglandi. 

Tashqi g’oyaviy ta’sirlar jadidlar tafakkurida tanqidiy qabul qilindi. Jadidlar 

har qanday tashqi g’oyani ko’r-ko’rona qabul qilmadilar. Ular uni milliy, diniy va 

madaniy qadriyatlar bilan uyg’unlashtirishga harakat qildilar. Bu yondashuv 

jadidchilikni o’ziga xos va mustaqil harakatga aylantirdi. 

Muhim jihat shundaki, tashqi ta’sirlar jadidchilikning shakllanishiga turtki 

bo’ldi, ammo uning mazmunini to’liq belgilab bermadi. Jadidchilik ichki ehtiyojlar 

bilan uyg’unlashgan tashqi g’oyalar mahsuli sifatida vujudga keldi. SHu sababli u 

xalq ongiga singa oldi va ijtimoiy harakatga aylandi. 

Jadidchilik shakllanishida tashqi g’oyaviy ta’sirlar muhim rol o’ynadi. 

Rossiya musulmonlari jadidchiligi, Usmoniylar islohotlari va Yyevropa 

ma’rifatchiligi jadidlar dunyoqarashini boyitdi. Biroq bu g’oyalar mahalliy sharoit, 

milliy ehtiyoj va madaniy qadriyatlar asosida qayta talqin qilindi. Natijada 

jadidchilik Turkiston jamiyatini modernizatsiya qilishga qaratilgan o’ziga xos, ongli 

va tarixiy harakat sifatida shakllandi. 

XIX asr davomida Usmoniylar imperiyasida amalga oshirilgan islohotlar 

Turkiston jadidchiligi shakllanishiga muhim tashqi g’oyaviy ta’sir ko’rsatgan 

omillardan biri bo’ldi. Usmoniylar davlati musulmon dunyosida modernizatsiya 

yo’liga ongli ravishda kirgan ilk siyosiy tuzilmalardan biri sifatida Turkiston 

ziyolilari e’tiborini tortdi. Bu islohotlar islomiy qadriyatlarni saqlagan holda 

jamiyatni yangilash mumkinligini amalda namoyon etdi. 



34 
 

Usmoniylar imperiyasida XIX asrning birinchi yarmidan boshlab Tanzimat 

islohotlari amalga oshirildi. Bu islohotlar davlat boshqaruvi, huquq tizimi, ta’lim va 

madaniyat sohalarini qamrab oldi. Asosiy maqsad davlatni ichki inqirozdan 

chiqarish va Yyevropa davlatlari bilan raqobat qila oladigan darajaga yetkazish edi. 

Qonun ustuvorligi, fuqarolarning huquqiy tengligi va markazlashgan boshqaruv 

g’oyalari ilgari surildi. Bu tamoyillar Turkiston ziyolilari tafakkurida yangicha 

siyosiy fikrning shakllanishiga turtki bo’ldi. 

Ta’lim sohasidagi islohotlar Usmoniylar tajribasining eng muhim jihatlaridan 

biri edi. An’anaviy madrasa tizimi saqlangan holda, dunyoviy fanlarni o’qitadigan 

yangi maktablar tashkil etildi. Harbiy, texnik va fuqarolik bilimlarini beruvchi ta’lim 

muassasalari ochildi. O’quv dasturlariga matematika, geografiya, tarix va tabiiy 

fanlar kiritildi. Bu tajriba Turkiston jadidlari uchun ta’lim orqali jamiyatni 

modernizatsiya qilish mumkinligi haqidagi ishonchni mustahkamladi. 

Usmoniylar islohotlarida matbuot va axborot siyosati ham muhim o’rin tutdi. 

Gazeta va jurnallar davlat va jamiyat hayotining ajralmas qismiga aylandi. Matbuot 

ijtimoiy muammolarni muhokama qilish, islohotlarni targ’ib qilish va ommaviy 

ongni shakllantirish vositasi bo’lib xizmat qildi. Turkiston ziyolilari Usmoniy 

matbuotini kuzatar ekan, so’z erkinligi va jamoatchilik fikrining ahamiyatini anglay 

boshladilar. Bu tajriba keyinchalik Turkistonda jadid matbuotining shakllanishiga 

bevosita ta’sir ko’rsatdi. 

Usmoniylar tajribasining yana bir muhim jihati islom va zamonaviylik 

o’rtasidagi muvozanatni saqlashga intilish edi. Islohotlar diniy qadriyatlarni inkor 

etmadi. Aksincha, ularni yangi sharoitga moslashtirishga harakat qildi. Din 

jamiyatni birlashtiruvchi ma’naviy kuch sifatida saqlab qolindi, biroq ilm-fan va 

dunyoviy bilimlar bilan uyg’unlashtirildi. Bu yondashuv Turkiston jadidlari uchun 

islomiy modernizm modeli vazifasini bajardi. 

Turkiston ziyolilari Usmoniylar islohotlarini bevosita ko’rish yoki bilvosita 

manbalar orqali o’rganish imkoniga ega bo’ldilar. Usmoniy hududlarida chop 

etilgan kitoblar, gazeta va jurnallar Turkistonga yetib keldi. Ayrim ziyolilar Istanbul 

bilan madaniy va ilmiy aloqalar o’rnatdilar. Bu aloqalar orqali islom olamida 

yangilanish jarayoni mavjudligi aniq anglab yetildi. 

Usmoniylar tajribasi Turkiston jadidlariga milliy davlat va jamiyat 

tushunchalarini chuqurroq anglashga yordam berdi. Usmoniylar imperiyasida milliy 

ong masalasi murakkab bo’lsa-da, davlatni saqlab qolish uchun ma’rifat va islohot 

zarurligi tan olindi. Bu fikr Turkistonda ham mustamlakachilik sharoitida milliy 

uyg’onishning zarur sharti sifatida qabul qilindi. 

Ayollar masalasida ham Usmoniylar tajribasi muhim ta’sir ko’rsatdi. 

Islohotlar doirasida ayollar ta’limi masalasi asta-sekin kun tartibiga chiqdi. Bu holat 

Turkiston ziyolilari tafakkurida ayollar savodsizligi jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik 



35 
 

qilayotganini yanada aniqroq ko’rsatdi. Jadidlar ayollar ta’limini milliy 

rivojlanishning muhim sharti sifatida talqin qila boshladilar. 

SHu bilan birga, Turkiston jadidlari Usmoniylar tajribasini tanqidiy ruhda 

qabul qildilar. Ular bu islohotlarni to’liq ko’chirish mumkin emasligini tushundilar. 

Turkistonning tarixiy, ijtimoiy va siyosiy sharoiti boshqacha edi. SHu sababli 

Usmoniylar islohotlari namuna va ilhom manbai sifatida baholandi, ammo mahalliy 

sharoitga moslashtirildi. 

Usmoniylar islohotlarining Turkistonga ta’siri bevosita siyosiy emas, balki 

intellektual va madaniy yo’nalishda namoyon bo’ldi. Jadidlar davlat tuzumini emas, 

avvalo jamiyatni yangilashni maqsad qildilar. Ular Usmoniylar tajribasidan 

islohotchi tafakkur, ma’rifatga tayanish va milliy o’zlikni saqlagan holda 

modernizatsiya qilish g’oyalarini o’zlashtirdilar. 

Muhim jihat shundaki, Usmoniylar islohotlari Turkiston jadidlariga 

musulmon jamiyati zamonaviy taraqqiyot yo’liga kira oladi degan ishonchni berdi. 

Bu ishonch mustamlakachilik sharoitida ayniqsa ahamiyatli edi. Jadidlar orqada 

qolish sababini din bilan emas, balki bilim yetishmasligi va boshqaruvdagi 

muammolar bilan bog’ladilar. 

Usmoniylar islohotlari Turkiston jadidchiligi shakllanishida muhim tashqi 

g’oyaviy omil bo’ldi. Ta’lim, matbuot, davlat boshqaruvi va madaniyat sohalaridagi 

yangilanishlar jadidlar tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Biroq bu ta’sir ko’r-

ko’rona taqlid emas, balki tanqidiy o’zlashtirish shaklida namoyon bo’ldi. Natijada 

Usmoniylar tajribasi jadidchilikni islomiy qadriyatlar bilan uyg’unlashgan 

modernizatsiya harakati sifatida shakllantirishga xizmat qildi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining 

shakllanishida Rossiya musulmon jadidchiligi bilan aloqalar hal qiluvchi tashqi 

g’oyaviy omil sifatida namoyon bo’ldi. Bu aloqalar ayniqsa 1880–1917-yillar 

oralig’ida kuchayib, Turkiston jadidlarining ta’lim, matbuot va ijtimoiy tafakkurini 

shakllantirishda muhim rol o’ynadi. 

Rossiya musulmon jadidchiligi XIX asrning 80-yillarida Volga–Ural 

mintaqasida vujudga keldi. Ushbu harakatning yetakchi namoyandasi Ismoil 

G’aspirali (1851–1914) bo’lib, u 1883-yil 10-aprelda Qrimning Boqchasaroy 

shahrida “Tarjimon” gazetasini nashr eta boshladi. Bu gazeta Rossiya imperiyasi 

hududidagi musulmon xalqlar uchun yagona umumiy axborot va ma’rifiy minbarga 

aylandi. “Tarjimon” Turkistonga ham muntazam yetib kelib, mahalliy ziyolilar 

tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi. 

Ismoil G’aspirali tomonidan ilgari surilgan “Til, fikr va ishda birlik” shiori 

XIX asr oxiriga kelib Turkiston ziyolilari orasida keng tarqala boshladi. Ushbu shior 

ilk bor 1893-yilda G’aspirali tomonidan keng targ’ib qilingan bo’lib, u musulmon 



36 
 

jamiyatlarini madaniy va ma’rifiy jihatdan birlashtirishga qaratilgan edi. Turkiston 

jadidlari bu g’oyani milliy uyg’onishning muhim tamoyili sifatida qabul qildilar. 

Rossiya musulmon jadidchiligi bilan aloqalar, avvalo, ta’lim sohasida 

namoyon bo’ldi. 1884-yilda Qrimda ilk yangi usul maktabi ochildi. Ushbu maktabda 

savod o’rgatishning tovush asosidagi (usuli savtiya) metodi qo’llanildi. Bu metod 

an’anaviy yodlash usulidan tubdan farq qilar edi. 1890-yillarga kelib Qozon, Ufa va 

Orenburgda yuzlab yangi usul maktablari faoliyat yurita boshladi. Turkiston 

ziyolilari bu tajribani diqqat bilan o’rgandilar. 

1898–1905-yillar oralig’ida Turkistonda ilk yangi usul maktablari ochila 

boshladi. Bu jarayonda Rossiya musulmon jadidchiligi tajribasi asosiy namuna 

bo’lib xizmat qildi. Darsliklar, o’quv dasturlari va pedagogik metodlar Volga–Ural 

mintaqasidagi tajribaga tayanib ishlab chiqildi. Ayniqsa, 1901–1904-yillarda 

Turkistonda yangi usul maktablari soni sezilarli darajada oshdi. 

Matbuot sohasidagi aloqalar ham muhim ahamiyat kasb etdi. 1905-yil 17-

oktabrda Rossiya imperiyasida e’lon qilingan Manifestdan so’ng nisbiy matbuot 

erkinligi yuzaga keldi. Natijada musulmon matbuoti jadal rivojlandi. 1906–1911-

yillar oralig’ida Qozon va Orenburgda o’nlab gazeta va jurnallar chop etildi. Bu 

nashrlar Turkistonga tarqalib, mahalliy jadid matbuotining shakllanishiga bevosita 

ta’sir ko’rsatdi. 

Rossiya musulmon jadidchiligi diniy islohot masalasida ham muhim 

yo’nalish belgilab berdi. 1890–1900-yillarda G’aspirali va uning safdoshlari dinni 

zamon talablariga mos talqin qilish g’oyasini ilgari surdilar. Ular diniy ta’lim bilan 

dunyoviy fanlarni uyg’unlashtirish zarurligini asosladilar. Bu yondashuv Turkiston 

jadidlari tomonidan ham qabul qilindi va diniy konservatizmni tanqid qilishga zamin 

yaratdi. 

Aloqalarning yana bir muhim shakli shaxsiy safarlar va bevosita muloqotlar 

orqali amalga oshdi. 1902–1908-yillar oralig’ida ayrim Turkiston ziyolilari Qozon 

va Orenburgga safar qilib, u yerdagi maktablar va madaniy muhit bilan tanishdilar. 

Bu safarlar natijasida yangi usul maktablarini tashkil etish bo’yicha amaliy tajriba 

Turkistonga olib kelindi. 

Rossiya musulmon jadidchiligi Turkiston jadidlariga mustamlakachilik 

sharoitida isloh qilish tajribasini ham berdi. Volga–Ural musulmonlari Rossiya 

imperiyasi tarkibida uzoq vaqt yashaganligi sababli, ular siyosiy ochiq qarshilikdan 

ko’ra, ma’rifat va madaniyat orqali o’zgarish qilish yo’lini tanlagan edilar. Bu tajriba 

Turkiston uchun ayniqsa dolzarb bo’ldi. 

1910–1914-yillar oralig’ida Rossiya musulmon jadidchiligi bilan Turkiston 

jadidchiligi o’rtasidagi g’oyaviy yaqinlik yanada mustahkamlandi. Matbuot, ta’lim 

va madaniy aloqalar muntazam tus oldi. Jadidlar o’zlarini faqat mahalliy harakat 



37 
 

emas, balki butun musulmon dunyosidagi ma’rifiy uyg’onishning bir qismi sifatida 

anglay boshladilar. 

SHu bilan birga, Turkiston jadidlari Rossiya musulmon jadidchiligi tajribasini 

tanqidiy yondashuv asosida qabul qildilar. Ular Turkistonning ijtimoiy va madaniy 

sharoiti Volga–Ural mintaqasidan farq qilishini yaxshi angladilar. SHu sababli 

ayrim metod va g’oyalar moslashtirildi yoki qayta talqin qilindi. Bu holat 

jadidchilikning mahalliy xususiyatlarini saqlab qolishga imkon berdi. 

1917-yil fevral inqilobi Rossiya musulmon jadidchiligi bilan aloqalarda yangi 

bosqichni boshlab berdi. Biroq aynan 1883–1917-yillar oralig’ida shakllangan 

g’oyaviy hamkorlik Turkiston jadidchiligining intellektual poydevorini yaratib 

bo’ldi. Bu davr jadidchilikning shakllanish va mustahkamlanish bosqichi sifatida 

tarixga kirdi. 

Rossiya musulmon jadidchiligi bilan aloqalar Turkiston jadidchiligining 

shakllanishida muhim tarixiy rol o’ynadi. 1883-yildan boshlab ta’lim, matbuot va 

diniy islohotlar sohasidagi tajriba Turkistonga izchil ravishda kirib keldi. Bu ta’sir 

1900–1914-yillarda ayniqsa kuchaydi. Jadidlar bu g’oyalarni ko’r-ko’rona qabul 

qilmadilar, balki mahalliy ehtiyojlarga moslashtirdilar. Natijada Turkistonda 

jadidchilik mustaqil, ongli va tarixiy zarurat sifatida shakllandi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining 

shakllanishida Yyevropa modern tafakkurining kirib kelishi muhim tashqi 

omillardan biri bo’ldi. Bu ta’sir bevosita emas, balki bilvosita va tanlab o’zlashtirish 

shaklida kechdi. Yyevropa g’oyalari Turkistonga Rossiya imperiyasi siyosiy-

madaniy muhiti, ta’lim tizimi, matbuot va shahar hayoti orqali kirib keldi. 

Ma’lumki Yyevropa ijtimoiy tafakkurining asosiy belgilariga ratsional 

fikrlash, ilm-fan ustuvorligi, shaxs erkinligi, qonun ustuvorligi va taraqqiyot g’oyasi 

kirardi. Bu tushunchalar Turkiston jamiyati uchun yangilik edi. An’anaviy tafakkur 

ko’proq taqdir, urf-odat va diniy autoritetlarga tayanar edi. SHu sababli Yyevropa 

tafakkuri mavjud dunyoqarashni sinovdan o’tkazdi. 

Yevropa g’oyalari Turkistonga avvalo Rossiya imperiyasi ta’lim va ma’muriy 

tizimi orqali XIX asrning ikkinchi yarmida kira boshladi. 1867-yilda Turkiston 

general-gubernatorligi tashkil etilishi bilan rus ma’muriyati, harbiylar va 

muhandislar mintaqaga joylashtirildi. Ular bilan birga Yyevropa ilmiy va texnik 

qarashlari ham kirib keldi. Bu jarayon shahar muhitida ayniqsa tez kechdi. 

1870–1880-yillarda Turkiston shaharlarida rus maktablari, texnik bilim 

beruvchi kurslar va harbiy o’quv muassasalari ochildi. Bu muassasalarda Yyevropa 

fanlari asosida tuzilgan dasturlar qo’llanildi. Matematika, geografiya, tarix va tabiiy 

fanlar zamonaviy metodlar asosida o’qitildi. Ayrim mahalliy yoshlar bu bilimlar 

bilan tanishish imkoniga ega bo’ldilar. 



38 
 

Yevropa ijtimoiy tafakkurining kirib kelishida matbuot muhim rol o’ynadi. 

XIX asr oxiri – 1905-yilgacha Turkistonda rus tilidagi gazeta va jurnallar faoliyat 

yuritdi. Ularda ilm-fan, texnika va jamiyat taraqqiyoti haqidagi maqolalar chop 

etildi. Jadid ziyolilari bu nashrlar orqali Yyevropa hayoti va taraqqiyot modeli bilan 

tanishdilar. 

1905-yil 17-oktabr Manifesti Yyevropa g’oyalarining tarqalishida yangi 

bosqichni boshlab berdi. Manifestdan so’ng Rossiya imperiyasida nisbiy so’z va 

matbuot erkinligi yuzaga keldi. 1906–1914-yillar oralig’ida Turkistonda mahalliy 

tillarda gazeta va jurnallar paydo bo’ldi. Bu nashrlarda Yyevropa taraqqiyoti, ilm-

fan yutuqlari va jamiyatni isloh qilish masalalari muhokama qilindi. 

Yevropa ijtimoiy tafakkurining asosiy ta’siri ilm-fan va bilimga 

munosabatning o’zgarishida namoyon bo’ldi. Jadidlar Yyevropa taraqqiyotining 

asosini qurol yoki kuchda emas, balki ilm va ta’limda ko’rdilar. Ular “taraqqiyot – 

ilm natijasi” degan xulosaga keldilar. Bu qarash jadidchilik ta’lim konsepsiyasining 

markaziga aylandi. 

Yevropa tafakkuri jadidlar dunyoqarashida ratsional fikrlash madaniyatini 

shakllantirdi. Muammolarni afsona yoki taqdir bilan emas, balki sabab va oqibat 

orqali tushuntirishga intilish kuchaydi. Jamiyatdagi qoloqlik diniy e’tiqod bilan 

emas, balki savodsizlik va noto’g’ri boshqaruv bilan bog’lab izohlandi. Bu 

yondashuv jadidchilikning tanqidiy ruhini kuchaytirdi. 

Huquqiy davlat va qonun ustuvorligi g’oyalari ham Yyevropa modern 

tafakkuri orqali kirib keldi. Jadidlar Yyevropa jamiyatlarida qonun hamma uchun 

barobar ishlashini kuzatdilar. Bu holat ularni mahalliy boshqaruvdagi adolatsizlikni 

tanqid qilishga undadi. Jadidlar jamiyat taraqqiyoti adolatli qonunlar bilan bog’liq 

ekanini angladilar. 

Yevropa modern tafakkuri shaxs masalasiga bo’lgan munosabatni ham 

o’zgartirdi. An’anaviy jamiyatda shaxs jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida 

qaralgan bo’lsa, Yyevropa qarashlarida shaxs faol, mas’uliyatli va ongli subyekt 

sifatida talqin qilindi. Jadidlar bu yondashuvni qabul qildilar. Insonning bilim olish 

huquqi va jamiyat hayotida ishtiroki muhim deb topildi. 

Ayollar masalasida ham Yyevropa g’oyalari bilvosita ta’sir ko’rsatdi. XIX asr 

oxiri – XX asr boshlarida Yyevropada ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi kengayib 

borayotgan edi. Jadidlar bu jarayonni kuzatar ekan, ayollar savodsizligi jamiyat 

taraqqiyotiga to’sqinlik qilayotganini yanada aniq angladilar. Ayollar ta’limi 

masalasi jadidchilik dasturining muhim qismiga aylandi. 

Yevropa tafakkurining kirib kelishi jadidlarda modernizatsiyani tanlab 

o’zlashtirish yondashuvini shakllantirdi. Jadidlar Yyevropa madaniyatini to’liq 

ko’chirish tarafdori bo’lmadilar. Ular Yyevropa tajribasidan ilm-fan, ta’lim va 



39 
 

boshqaruvdagi samarali jihatlarni oldilar. Milliy va diniy qadriyatlarni saqlab qolish 

zarur deb bildilar. 

Muhim jihat shundaki, Yyevropa modern tafakkuri jadidlar uchun maqsad 

emas, vosita edi. Asosiy maqsad millatni uyg’otish va jamiyatni rivojlantirish edi. 

Yyevropa tajribasi bu yo’lda yo’l-yo’riq beruvchi omil sifatida baholandi. SHu 

sababli jadidchilik g’oyalari milliy va ma’rifiy xarakterini saqlab qoldi. 

1910–1914-yillar oralig’ida Yyevropa g’oyalari jadid matbuoti, maktablari va 

adabiyotida yanada aniqroq aks etdi. Ilm, taraqqiyot, mehnat va mas’uliyat 

tushunchalari keng targ’ib qilindi. Jamiyatni o’zgartirish zo’ravonlik bilan emas, 

balki bilim va ong orqali amalga oshirilishi kerak degan qarash mustahkamlandi. 

1917-yil fevral voqealariga qadar Yyevropa modern tafakkurining 

jadidchilikka ta’siri asosan ma’rifiy va intellektual yo’nalishda kechdi. Bu ta’sir 

siyosiy radikalizmga emas, islohotchi ongning shakllanishiga xizmat qildi. Jadidlar 

jamiyatni asta-sekin yangilash yo’lini tanladilar. 

Yyevropa modern tafakkurining kirib kelishi jadidchilik g’oyalarini boyitgan 

muhim tashqi omil bo’ldi. XIX asr oxiri – 1917-yilgacha bo’lgan davrda ilm-fan, 

ratsional fikrlash, shaxs erkinligi va qonun ustuvorligi haqidagi qarashlar Turkiston 

jadidlari tafakkuriga singdi. Bu g’oyalar tanqidiy va maqsadli tarzda o’zlashtirildi. 

Natijada jadidchilik milliy qadriyatlarga tayangan holda modernizatsiyani maqsad 

qilgan ongli harakat sifatida shakllandi. 

 

 

 

*** 

  



40 
 

II BOB. JADIDLARNING IJTIMOIY-SIYoSIY QARASHLARI VA 

ISLOHOT KONSEPSIYaSI 

2.1. Jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi yetakchi mafkuraviy yo’nalishga 

aylandi. Bu g’oya tasodifiy emas edi. U Turkiston jamiyatining siyosiy qaramlik, 

iqtisodiy tanazzul, ta’lim inqirozi va ma’naviy turg’unlik sharoitida vujudga keldi. 

Jadidlar jamiyatni yangilashni millatning yashab qolishi va taraqqiyoti uchun zarur 

tarixiy vazifa sifatida angladilar. 

Jadidlar jamiyatni yangilashni, avvalo, ma’rifat orqali islohot qilish g’oyasi 

bilan bog’ladilar. Ularning fikricha, jamiyatdagi barcha muammolarning ildizi 

savodsizlik va bilim yetishmasligida edi. SHu sababli ta’limni isloh qilish eng 

muhim vazifa sifatida belgilandi. 1898–1905-yillardan boshlab Turkistonda yangi 

usul maktablarining ochilishi jamiyatni yangilash g’oyasining amaliy ifodasiga 

aylandi. 

Jadidlar tafakkurida yangilanish keskin inqilobiy yo’l bilan emas, balki 

bosqichma-bosqich islohotlar orqali amalga oshirilishi kerak edi. Ular jamiyatni 

zo’ravonlik yo’li bilan o’zgartirishni xavfli va samarasiz deb bildilar. Aksincha, 

ongni o’zgartirish, fikrlashni yangilash va bilim tarqatish orqali jamiyatni isloh 

qilish mumkin degan qarash ustun bo’ldi. Bu yondashuv jadidchilikni islohotchi 

harakat sifatida belgiladi. 

Jamiyatni yangilash g’oyasi jadidlar tafakkurida ilm-fan va taraqqiyot 

tushunchalari bilan chambarchas bog’liq edi. Jadidlar Yyevropa va musulmon 

dunyosidagi taraqqiyot tajribalarini kuzatar ekan, ilm jamiyat rivojining asosiy omili 

ekanini angladilar. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida ilm, texnika va 

bilimning ahamiyati muntazam targ’ib qilindi. Ilmsiz jamiyat orqada qolishga 

mahkum degan xulosa keng yoyildi. 

Jadidlar jamiyatni yangilashda ijtimoiy adolat masalasiga ham alohida e’tibor 

qaratdilar. Ular jamiyatdagi tengsizlikni tanqid qildilar. Adolatli boshqaruv, qonun 

ustuvorligi va mansabdorlarning mas’uliyati jamiyat taraqqiyotining muhim sharti 

sifatida talqin qilindi. 1905-yil voqealaridan keyin bu masalalar yanada ochiqroq 

muhokama qilina boshladi. 

Milliy uyg’onish jamiyatni yangilash g’oyasining muhim tarkibiy qismi 

bo’ldi. Jadidlar millatni yangilamasdan jamiyatni yangilash mumkin emasligini 

angladilar. Til, tarix va madaniyatni saqlash va rivojlantirish jamiyatni 

yangilashning asosiy yo’nalishlaridan biri sifatida ko’rildi. 1906–1914-yillarda jadid 

adabiyoti va matbuotida milliy o’zlik masalasi keng yoritildi. 



41 
 

Jadidlar tafakkurida shaxs masalasi ham yangicha talqin qilindi. An’anaviy 

jamiyatda shaxs ko’proq jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida qaralgan bo’lsa, 

jadidlar shaxsni jamiyatni yangilovchi faol kuch deb bildilar. Insonning bilim olish 

huquqi, fikrlash erkinligi va ijtimoiy mas’uliyati muhim ahamiyat kasb etdi. Bu 

qarashlar XX asr boshlarida jadid tarbiyaviy konsepsiyasining asosiga aylandi. 

Ayollar masalasi ham jamiyatni yangilash g’oyasida muhim o’rin tutdi. 

Jadidlar ayollar savodsizligi jamiyatning yarmini taraqqiyotdan chetlatayotganini 

angladilar. 1900–1910-yillardan boshlab ayollar ta’limi masalasi jadid matbuotida 

faol muhokama qilindi. Ayollarni o’qitish jamiyatni yangilashning ajralmas qismi 

sifatida talqin qilindi. 

Jadidlar jamiyatni yangilashda matbuot va madaniyatning roliga katta 

ahamiyat berdilar. Gazeta, jurnal, teatr va adabiyot orqali jamiyat ongini uyg’otish 

maqsad qilindi. 1906-yildan keyin Turkistonda jadid matbuotining paydo bo’lishi 

bu g’oyaning amaliy ifodasi bo’ldi. Madaniyat jamiyatni yangilashning samarali 

vositasi sifatida baholandi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar yangilanishni diniy qadriyatlarga zid deb 

hisoblamadilar. Ular dinni jamiyatni yangilashga to’sqinlik qiluvchi emas, balki 

ma’naviy tayanch sifatida talqin qildilar. Din va ilm uyg’unligi g’oyasi jadidlar 

tafakkurida muhim o’rin egalladi. Bu yondashuv jamiyatni yangilash g’oyasini keng 

ommaga qabul qildirdi. 

1914–1917-yillar oralig’ida jamiyatni yangilash g’oyasi yanada keskin tus 

oldi. Ijtimoiy-siyosiy inqiroz jadidlarni faolroq bo’lishga undadi. Biroq ular baribir 

zo’ravonlik yo’lini emas, ongli islohot yo’lini ustun qo’ydilar. Jamiyatni yangilash 

ma’rifat va mas’uliyat orqali amalga oshirilishi kerak degan qarash saqlanib qoldi. 

1890–1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi 

markaziy mafkuraga aylandi. Bu g’oya ta’lim, ilm-fan, ijtimoiy adolat, milliy 

uyg’onish va shaxs mas’uliyati bilan uzviy bog’landi. Jadidlar jamiyatni tubdan 

yangilashni tarixiy zarurat deb bildilar. Jadidchilik ana shu yangilanish g’oyasining 

ongli va ma’rifiy ifodasi sifatida maydonga chiqdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida taraqqiyot va islohot tushunchalari markaziy mazmun kasb etdi. 

Bu ikki tushuncha jadidlar dunyoqarashida bir-birini to’ldiruvchi, uzviy bog’liq 

g’oyalar sifatida shakllandi. Ular jamiyatning qoloqlikdan chiqish yo’lini aynan shu 

tushunchalar orqali izohlab berdilar. 

Jadidlar nazarida taraqqiyot jamiyatning tabiiy va uzluksiz rivojlanish 

jarayoni edi. Taraqqiyot faqat moddiy o’sish emas edi. U aqliy, ma’naviy, madaniy 

va ijtimoiy o’zgarishlarni ham o’z ichiga olardi. Jadidlar jamiyat taraqqiyotini ilm-

fan, ta’lim va ong bilan bog’ladilar. Kuch yoki zo’ravonlik taraqqiyot manbai 

sifatida qabul qilinmadi. 



42 
 

Taraqqiyot tushunchasi jadidlar tafakkurida ilm ustuvorligi bilan 

chambarchas bog’landi. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida “ilm”, “ma’rifat”, 

“bilim” so’zlari eng ko’p qo’llanilgan tushunchalarga aylandi. Jadidlar Yyevropa va 

rivojlangan jamiyatlar taraqqiyotini tahlil qilib, ularning asosida ilm yotganini 

ta’kidladilar. Ilmsiz jamiyat taraqqiy eta olmaydi, degan xulosa aniq ifodalandi. 

Jadidlar taraqqiyotni tarixiy zarurat sifatida tushundilar. Ularning fikricha, 

jamiyat taraqqiyotdan bosh tortsa, tanazzulga yuz tutadi. Mustamlakachilik 

sharoitida bu tanazzul yanada chuqurlashishi mumkin edi. SHu sababli taraqqiyot 

millatning yashab qolish sharti sifatida talqin qilindi. Bu qarash 1905-yildan keyin 

yanada kuchaydi. 

Taraqqiyot tushunchasi shaxs omili bilan ham bog’landi. Jadidlar jamiyatni 

taraqqiy ettiruvchi kuch sifatida ongli shaxsni ko’rdilar. Har bir inson bilimli, 

mas’uliyatli va faol bo’lishi kerak edi. SHaxs taraqqiy etmas ekan, jamiyat ham 

rivojlana olmaydi. Bu yondashuv jadidlar tarbiya konsepsiyasining asosiga aylandi. 

Islohot tushunchasi esa jadidlar tafakkurida taraqqiyotga eltuvchi amaliy yo’l 

sifatida talqin qilindi. Islohot keskin inqilob emas edi. U bosqichma-bosqich, ongli 

va rejalashtirilgan o’zgarishlarni anglatardi. Jadidlar jamiyatni birdan o’zgartirish 

mumkin emasligini yaxshi angladilar. SHu bois islohotni ehtiyotkor va izchil 

jarayon sifatida ko’rdilar. 

Islohotning birinchi va asosiy sohasi sifatida ta’lim belgilandi. 1898–1905-

yillardan boshlab yangi usul maktablarining ochilishi jadidlar uchun islohotning eng 

muhim amaliy ko’rinishi bo’ldi. Ta’limni isloh qilmasdan jamiyatni isloh qilish 

mumkin emas degan qarash mustahkamlandi. Ta’lim islohoti jamiyat ongini 

o’zgartirish vositasi sifatida baholandi. 

Jadidlar islohotni faqat ta’lim bilan cheklamadilar. Ular ijtimoiy islohotlar 

zarurligini ham ta’kidladilar. Adolatli boshqaruv, qonun ustuvorligi, 

mansabdorlarning mas’uliyati islohotning muhim yo’nalishlari sifatida ko’rsatildi. 

1905–1910-yillarda bu masalalar jadid matbuotida keng muhokama qilindi. 

Islohot tushunchasi jadidlar tafakkurida axloqiy yangilanish bilan ham bog’liq 

edi. Jamiyat faqat tashqi tuzilmani o’zgartirish bilan emas, balki axloqiy me’yorlarni 

yangilash orqali rivojlanadi, deb hisoblandi. Halollik, mas’uliyat, mehnatsevarlik va 

vatanparvarlik islohotning ma’naviy poydevori sifatida ko’rildi. 

Din masalasida ham taraqqiyot va islohot tushunchalari o’ziga xos talqin 

qilindi. Jadidlar dinni taraqqiyotga zid kuch sifatida baholamadilar. Aksincha, ular 

dinni ma’naviy tayanch deb bildilar. Islohot dini inkor etish emas, balki diniy 

qarashlarni zamon talablari bilan uyg’unlashtirish edi. Bu yondashuv jamiyatning 

keng qatlamlari tomonidan qabul qilinishiga yordam berdi. 

Ayollar masalasi jadidlar tafakkurida taraqqiyot va islohotning muhim 

ko’rsatkichi sifatida talqin qilindi. 1900–1910-yillardan boshlab ayollar ta’limi 



43 
 

masalasi islohot dasturining ajralmas qismiga aylandi. Ayollar savodsizligi jamiyat 

taraqqiyotiga to’sqinlik qilayotgan asosiy omillardan biri sifatida ko’rsatildi. Ayol 

tarbiyalansa, jamiyat tarbiyalanadi degan qarash shakllandi. 

Taraqqiyot tushunchasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan uzviy 

bog’landi. Jadidlar millat taraqqiy etmas ekan, jamiyat yangilanmaydi, deb bildilar. 

Til, madaniyat va tarixni saqlash va rivojlantirish islohotning muhim qismi sifatida 

talqin qilindi. 1906–1914-yillarda jadid adabiyoti va matbuoti bu g’oyani faol targ’ib 

qildi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar taraqqiyot va islohotni chet tajribani ko’r-

ko’rona ko’chirish deb tushunmadilar. Ular Yyevropa va musulmon dunyosidagi 

islohot tajribalarini tanqidiy tahlil qildilar. Mos keladigan jihatlarni oldilar. Mos 

kelmaydiganlarini rad etdilar. Bu yondashuv jadidchilikning mustaqil mafkuraviy 

qiyofasini shakllantirdi. 

1914–1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy inqiroz kuchaygan sari 

taraqqiyot va islohot tushunchalari yanada dolzarb tus oldi. Jadidlar jamiyatni 

qutqarishning yagona yo’li ongli islohot ekanini yana bir bor ta’kidladilar. 

Zo’ravonlik va tartibsizlik taraqqiyotga olib kelmaydi degan qarash qat’iy saqlanib 

qoldi. 

jadidlar tafakkurida taraqqiyot jamiyatning ilmiy, ma’naviy va ijtimoiy 

yuksalishini anglatgan keng tushuncha bo’lsa, islohot shu taraqqiyotga eltuvchi 

ongli va bosqichma-bosqich yo’l sifatida talqin qilindi. 1890–1917-yillar davomida 

bu ikki tushuncha jadidchilik mafkurasining nazariy va amaliy asosini tashkil etdi. 

Jadidlar jamiyatni yangilashni aynan taraqqiyot va islohot uyg’unligi orqali amalga 

oshirish mumkin deb hisobladilar. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida ma’rifat orqali jamiyatni o’zgartirish konsepsiyasi markaziy 

g’oya sifatida shakllandi. Bu konsepsiya jamiyatdagi qoloqlik, savodsizlik va 

ijtimoiy adolatsizlikka qarshi eng samarali va xavfsiz yo’l sifatida ko’rildi. Jadidlar 

zo’ravonlikni rad etdilar. Ular ongni o’zgartirishni ustuvor deb bildilar. 

Jadidlar nazarida jamiyat muammolarining ildizi savodsizlikda edi. Bilimsiz 

jamiyat o’z manfaatini anglay olmaydi. U adolatsizlikka qarshi tura olmaydi. SHu 

bois ma’rifat jamiyatni o’zgartirishning boshlang’ich nuqtasi deb belgilandi. Bu 

qarash 1890-yillardan boshlab jadid matbuotida muntazam ifoda etildi. 

Ma’rifat tushunchasi jadidlar tafakkurida tor ma’noda emas edi. U faqat 

o’qish-yozishni anglatmadi. Ma’rifat keng mazmunga ega bo’ldi. U ilm, tarbiya, 

axloq va ijtimoiy mas’uliyatni o’z ichiga oldi. Jadidlar ma’rifatni shaxsni 

uyg’otuvchi kuch sifatida talqin qildilar. 

Ma’rifat orqali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi, avvalo, ta’lim islohoti bilan 

bog’landi. 1898–1905-yillarda Turkistonda yangi usul maktablarining ochilishi bu 



44 
 

konsepsiyaning amaliy ifodasi bo’ldi. Jadidlar eski ta’lim usullari jamiyatni 

rivojlantira olmaydi, deb hisobladilar. Ular yangi pedagogik metodlarni joriy etdilar. 

Yangi usul maktablarida savod tovush asosida o’rgatildi. Dunyoviy fanlar 

o’qitildi. O’quvchilar mustaqil fikrlashga o’rgatildi. Bu yondashuv jamiyatda yangi 

ong shakllanishiga xizmat qildi. Ma’rifat jamiyatni ichidan o’zgartirishi kerak degan 

g’oya amalda sinaldi. 

Jadidlar ma’rifatni faqat bolalar ta’limi bilan cheklamadilar. Ular kattalar 

ongini o’zgartirish zarurligini ham angladilar. SHu sababli matbuot, teatr va 

adabiyotdan faol foydalandilar. 1906-yildan boshlab Turkistonda jadid 

matbuotining paydo bo’lishi bu jarayonni tezlashtirdi. 

Gazeta va jurnallar orqali jamiyat muammolari ochiq muhokama qilindi. 

Savodsizlik tanqid qilindi. Ilmning ahamiyati tushuntirildi. Matbuot ma’rifat 

tarqatishning eng tezkor vositasi bo’ldi. Jadidlar so’z orqali ongni o’zgartirish 

mumkinligiga ishondilar. 

Ma’rifat konsepsiyasida axloqiy tarbiya muhim o’rin tutdi. Jadidlar bilim 

axloqsiz bo’lsa, jamiyatni buzadi, deb hisobladilar. SHu bois halollik, mas’uliyat va 

mehnatsevarlik targ’ib qilindi. Axloqiy yetuk shaxs jamiyatni o’zgartiruvchi kuch 

sifatida ko’rildi. 

Ma’rifat orqali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi ijtimoiy adolat bilan uzviy 

bog’landi. Jadidlar adolatsizlikning asosiy sababi bilimsizlik, deb bildilar. Bilimli 

inson o’z huquqini biladi. U zulmga ko’nikmaydi. SHu sababli ma’rifat adolat sari 

eltuvchi yo’l sifatida talqin qilindi. 

Din masalasida ham ma’rifiy yondashuv ustuvor bo’ldi. Jadidlar dinni inkor 

etmadilar. Ular diniy bilimlarni chuqur va ongli tushunishni talab qildilar. 1900-

yillardan boshlab dinni ma’rifat bilan uyg’un talqin qilish g’oyasi ilgari surildi. Bu 

yondashuv jamiyatda qarshilikni kamaytirdi. 

Ma’rifat konsepsiyasida milliy uyg’onish muhim ahamiyat kasb etdi. Jadidlar 

millat savodsiz bo’lsa, yo’qolib ketadi, deb hisobladilar. Til, tarix va madaniyatni 

o’rganish ma’rifatning ajralmas qismi sifatida ko’rildi. Bu qarash 1906–1914-

yillarda jadid adabiyoti va matbuotida keng yoyildi. 

Ayollar ta’limi ma’rifat konsepsiyasining muhim yo’nalishiga aylandi. 

Jadidlar ayollar savodsizligi jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik qilayotganini aniq 

angladilar. 1900–1910-yillarda ayollarni o’qitish masalasi faol ko’tarildi. Ayol 

ma’rifatli bo’lsa, kelajak avlod ham ma’rifatli bo’ladi degan qarash shakllandi. 

Ma’rifat orqali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi jadidlar tafakkurida bosqichma-

bosqichlik tamoyiliga tayandi. Jadidlar jamiyatni birdan o’zgartirish mumkin 

emasligini bildilar. Ong avval o’zgarishi kerak edi. So’ng ijtimoiy tuzilma o’zgaradi. 

Bu yondashuv jadidchilikni islohotchi harakatga aylantirdi. 



45 
 

Jadidlar ma’rifatni chet tajribani tanlab o’zlashtirish bilan bog’ladilar. Ular 

Yyevropa va musulmon dunyosidagi tajribalarni o’rgandilar. Lekin ularni ko’r-

ko’rona ko’chirmadilar. Mahalliy sharoitga moslashtirdilar. Ma’rifat milliy asosda 

bo’lishi kerak degan qarash ustuvor bo’ldi. 

1914–1917-yillarda ijtimoiy-siyosiy inqiroz kuchaygan sari ma’rifat 

konsepsiyasi yanada dolzarb tus oldi. Jadidlar jamiyatni saqlab qolishning yagona 

yo’li ongli va ma’rifatli jamiyat qurish ekanini yana bir bor ta’kidladilar. 

Zo’ravonlik emas, bilim ustuvor bo’ldi. 

Muhim jihat shundaki, ma’rifat jadidlar uchun maqsad emas, vosita edi. 

Asosiy maqsad jamiyatni yangilash edi. Ma’rifat shu yangilanishni ta’minlovchi eng 

kuchli vosita sifatida baholandi. SHu sababli jadidchilik mafkurasi barqaror va uzoq 

muddatli ta’sirga ega bo’ldi. 

1890–1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida ma’rifat orqali jamiyatni 

o’zgartirish konsepsiyasi markaziy o’rin egalladi. Bu konsepsiya ta’lim, axloq, 

ijtimoiy adolat va milliy uyg’onish bilan uzviy bog’landi. Jadidlar jamiyatni kuch 

bilan emas, ong orqali o’zgartirish mumkinligini isbotlashga intildilar. Jadidchilik 

aynan shu ma’rifiy konsepsiyaning tarixiy va ijtimoiy ifodasi bo’lib maydonga 

chiqdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida an’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi muhim 

g’oyaviy muammo sifatida shakllandi. Jadidlar jamiyatni yangilash zaruratini 

chuqur anglagan holda, an’analarni inkor etish yo’lini tanlamadilar. Ular jamiyatni 

saqlab qolish va rivojlantirish faqat muvozanat asosida amalga oshishini tushundilar. 

Jadidlar nazarida an’ana jamiyatning tarixiy xotirasi edi. An’ana xalqning 

ma’naviy tayanchi bo’lib xizmat qilardi. Til, din, urf-odat va axloqiy me’yorlar 

jamiyatni birlashtiruvchi omillar sifatida baholandi. Jadidlar bu asoslarni yo’qotish 

millatni ma’naviy bo’shliqqa olib kelishini yaxshi angladilar. 

SHu bilan birga, jadidlar an’anani mutlaq va o’zgarmas hodisa deb 

hisoblamadilar. Ularning fikricha, vaqt o’tishi bilan an’ana yangilanmasa, u 

taraqqiyotga to’sqinlik qiluvchi kuchga aylanadi. 1900-yillardan boshlab jadid 

matbuotida eskicha qarashlarni tanqid qilish kuchaydi. Bu tanqid an’anani yo’q 

qilishga emas, uni zamon talablariga moslashtirishga qaratilgan edi. 

Yangilik jadidlar tafakkurida taraqqiyotning muhim sharti sifatida talqin 

qilindi. Ilm-fan, yangi ta’lim usullari, matbuot va madaniy shakllar yangilikning 

asosiy ko’rinishlari bo’ldi. Jadidlar yangilikni jamiyatni uyg’otuvchi kuch deb 

bildilar. Biroq yangilik ko’r-ko’rona qabul qilinmasligi kerakligi qat’iy ta’kidlandi. 

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi, avvalo, ta’lim sohasida 

yaqqol namoyon bo’ldi. An’anaviy maktab va madrasalar diniy-ma’naviy tarbiya 

berishda muhim rol o’ynagan edi. Jadidlar bu rolni inkor etmadilar. Biroq 1898–



46 
 

1905-yillardan boshlab ular ta’lim mazmunini kengaytirish zarurligini ilgari 

surdilar. Diniy fanlar bilan birga dunyoviy fanlarni o’qitish muvozanatli yechim 

sifatida ko’rildi. 

Jadidlar ta’limda yangilikni joriy etar ekan, an’anaviy qadriyatlarni saqlashga 

intildilar. Yangi usul maktablarida ona tilida ta’lim berildi. Axloq va tarbiya 

masalalariga katta e’tibor qaratildi. Bu yondashuv yangilikni milliy an’ana bilan 

uyg’unlashtirishning amaliy ko’rinishi edi. 

Din masalasida ham muvozanat g’oyasi ustuvor bo’ldi. Jadidlar dinni 

jamiyatni ortga tortuvchi kuch sifatida baholamadilar. Aksincha, dinni ma’naviy 

tayanch deb bildilar. Biroq diniy bilimlar sxolastik shaklda emas, ongli va hayot 

bilan bog’langan holda talqin qilinishi kerak, degan fikr ilgari surildi. 1900–1910-

yillarda bu yondashuv jadid tafakkurining muhim belgilaridan biriga aylandi. 

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi ijtimoiy munosabatlarda 

ham aks etdi. Jadidlar jamiyatdagi ierarxiya va mutlaq bo’ysunishni tanqid qildilar. 

SHu bilan birga, jamiyatni keskin parchalashga qarshi bo’ldilar. Ular hurmat, 

mas’uliyat va jamoaviylik kabi an’anaviy qadriyatlarni saqlagan holda shaxs 

faolligini oshirishni maqsad qildilar. 

Ayollar masalasi muvozanat g’oyasining eng nozik sohalaridan biri bo’ldi. 

An’anaviy jamiyatda ayollarning ijtimoiy roli cheklangan edi. Jadidlar bu holat 

jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik qilayotganini angladilar. 1900–1910-yillardan 

boshlab ayollar ta’limi masalasi ko’tarildi. Biroq bu masala keskin qarama-

qarshiliklar orqali emas, ma’rifat va tarbiya orqali hal qilinishi kerakligi ta’kidlandi. 

Madaniyat va san’at sohasida ham an’ana va yangilik muvozanati muhim 

bo’ldi. Jadidlar milliy adabiyot va san’atni saqlash tarafdori edilar. SHu bilan birga, 

yangi janrlar, teatr va publitsistika orqali ijtimoiy fikrni yangilashga intildilar. 1906–

1914-yillarda jadid teatr faoliyati bu muvozanatning yorqin namunasi bo’ldi. 

Til masalasida ham muvozanat g’oyasi yaqqol ko’rindi. Jadidlar ona tilini 

milliy o’zlik asosi deb bildilar. SHu bilan birga, tilni soddalashtirish, tushunarli 

qilish zarurligini ta’kidladilar. Murakkab va xalqdan uzoq bo’lgan uslub tanqid 

qilindi. Bu yondashuv an’anaviy tilni saqlagan holda uni zamonaviy muloqot 

vositasiga aylantirishga qaratildi. 

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan 

voz kechish tamoyili bilan ham bog’liq edi. Jadidlar jamiyatni keskin sindirish orqali 

emas, ongni asta-sekin o’zgartirish orqali yangilash mumkin, deb hisobladilar. Bu 

yondashuv 1905-yildan keyingi siyosiy beqarorlik sharoitida ayniqsa muhim 

ahamiyat kasb etdi. 

Jadidlar tashqi dunyodan kelayotgan yangiliklarni tanlab qabul qildilar. 

Yyevropa va musulmon dunyosidagi tajribalar o’rganildi. Biroq ular milliy 



47 
 

an’analar bilan mos kelgan hollarda qabul qilindi. Bu tanqidiy yondashuv 

jadidchilikni mustaqil va barqaror harakatga aylantirdi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar uchun muvozanat passiv kelishuv emas edi. 

Bu faol tanlov edi. Qaysi an’anani saqlash, qaysi yangilikni joriy etish mas’uliyat 

bilan belgilandi. Bu jarayon jadidlar tafakkurining yetukligini ko’rsatdi. 

1914–1917-yillarda ijtimoiy-siyosiy inqiroz kuchaygan sari an’ana va 

yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi yanada dolzarb bo’ldi. Jamiyat bir 

tomondan beqarorlikka yuz tutdi, ikkinchi tomondan yangilanishga ehtiyoj sezdi. 

Jadidlar bu vaziyatda muvozanatni saqlashga intildilar. 

1890–1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida an’ana va yangilik 

o’rtasidagi muvozanat jamiyatni yangilashning asosiy tamoyillaridan biri bo’ldi. 

Jadidlar an’anani inkor etmadilar, yangilikni ko’r-ko’rona qabul qilmadilar. Ular 

milliy va ma’naviy qadriyatlarga tayangan holda zamonaviy taraqqiyotga yo’l 

ochishga harakat qildilar. Jadidchilik aynan shu muvozanatli yondashuv tufayli 

tarixiy ahamiyat kasb etdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida davlat, hokimiyat va adolat masalalariga munosabat muhim 

ijtimoiy-siyosiy mazmun kasb etdi. Jadidlar bu tushunchalarni jamiyatni yangilash 

va millatni taraqqiyot yo’liga olib chiqish bilan uzviy bog’ladilar. Ularning 

qarashlari an’anaviy bo’ysunuvdan farqli ravishda tanqidiy va islohotchi ruhda 

shakllandi. 

Jadidlar nazarida davlat jamiyat manfaatlariga xizmat qilishi kerak edi. Ular 

davlatni mutlaq hukmron kuch sifatida emas, balki tartib, xavfsizlik va adolatni 

ta’minlovchi tuzilma sifatida talqin qildilar. Mustamlakachilik sharoitida bu qarash 

ayniqsa dolzarb edi. Jadidlar davlat hokimiyati xalqdan uzilgan holda faoliyat 

yuritmasligi kerak, degan fikrni ilgari surdilar. 

Hokimiyat masalasida jadidlar mas’uliyat va javobgarlik tamoyiliga alohida 

e’tibor qaratdilar. Ularning fikricha, hokimiyat egasi jamiyat oldida mas’ul bo’lishi 

kerak. Mansabdorlarning zulmi, poraxo’rligi va suiiste’mollari keskin tanqid qilindi. 

1905-yildan keyin jadid matbuotida hokimiyatning adolatsiz faoliyatiga qarshi ochiq 

tanqidlar kuchaydi. 

Adolat tushunchasi jadidlar tafakkurida markaziy o’rin egalladi. Ular adolatni 

faqat axloqiy tushuncha sifatida emas, balki ijtimoiy va huquqiy tamoyil sifatida 

talqin qildilar. Adolat jamiyat barqarorligi va taraqqiyotining asosiy sharti deb 

baholandi. Adolatsiz jamiyat tanazzulga mahkum degan qarash mustahkamlandi. 

Jadidlar adolat masalasini qonun ustuvorligi bilan bog’ladilar. Qonun hamma 

uchun barobar bo’lishi kerak degan g’oya ilgari surildi. Hokimiyat qonun bilan 

cheklanishi zarurligi ta’kidlandi. Bu qarashlar Yyevropa va musulmon islohotchi 

tafakkurining ta’siri ostida shakllandi, biroq milliy sharoitga mos talqin qilindi. 



48 
 

Mustamlakachilik siyosati jadidlar tomonidan adolat nuqtayi nazaridan tanqid 

qilindi. Mahalliy aholi huquqlarining cheklanishi, soliqlarning adolatsiz 

taqsimlanishi va sud tizimidagi tengsizlik jadidlar tomonidan ijtimoiy 

adolatsizlikning asosiy ko’rinishlari sifatida baholandi. Bu tanqidlar siyosiy 

qarshilikdan ko’ra, ma’rifiy va axloqiy ruhda ifodalandi. 

Jadidlar hokimiyat va adolat masalalarida zo’ravonlik yo’lini rad etdilar. Ular 

jamiyatni zo’ravonlik orqali emas, ongli islohotlar orqali o’zgartirish mumkin, deb 

hisobladilar. SHu sababli davlatni to’liq inkor etish emas, balki uni adolatli va 

mas’uliyatli tuzilmaga aylantirish g’oyasi ustuvor bo’ldi. 

Milliy manfaatlar masalasi ham jadidlarning davlat va hokimiyatga 

munosabatida muhim o’rin tutdi. Ular davlat siyosati millat manfaatlariga zid 

bo’lmasligi kerakligini ta’kidladilar. Til, madaniyat va ta’lim masalalarida milliy 

ehtiyojlar inobatga olinishi zarurligi qayd etildi. Bu qarashlar 1910-yillarga kelib 

yanada aniqroq ifoda topdi. 

Jadidlar shaxs va hokimiyat munosabatiga ham e’tibor qaratdilar. Inson faqat 

bo’ysunuvchi emas, balki ongli fuqarodir, degan fikr ilgari surildi. Fuqarolik 

ongining shakllanishi adolatli davlat qurishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu 

yondashuv jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy qiyofasini belgiladi. 

jadidlar tafakkurida davlat, hokimiyat va adolat masalalariga munosabat 

1890–1917-yillar davomida tanqidiy va islohotchi ruhda shakllandi. Ular adolatli 

davlat, mas’uliyatli hokimiyat va qonun ustuvorligini jamiyat taraqqiyotining asosiy 

shartlari sifatida ko’rdilar. Jadidchilik aynan shu qarashlar orqali milliy uyg’onish 

va ijtimoiy yangilanishning muhim mafkuraviy poydevorini yaratdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida adolatli boshqaruv masalasi markaziy siyosiy-axloqiy 

tushunchaga aylandi. Jadidlar jamiyat inqirozining asosiy sabablaridan biri sifatida 

adolatsiz boshqaruvni ko’rdilar. Ularning fikricha, boshqaruv adolatga tayanmasa, 

taraqqiyot ham, ijtimoiy barqarorlik ham bo’lmaydi. 

Jadidlar adolatli boshqaruvni avvalo xalq manfaatiga xizmat qiladigan 

hokimiyat sifatida talqin qildilar. Hokimiyat o’z manfaatini emas, jamiyat 

ehtiyojlarini ko’zlashi kerak, degan qarash ustuvor bo’ldi. Mustamlakachilik 

sharoitida mahalliy aholi manfaatlari chetga surilayotganini jadidlar ochiq tanqid 

qildilar. Bu tanqid siyosiy radikalizmga emas, axloqiy va ma’rifiy asosga tayandi. 

Adolatli boshqaruv tushunchasi jadidlar nazarida mas’uliyat va javobgarlik 

tamoyiliga asoslanardi. Hokimiyat egasi qilgan har bir qarori uchun jamiyat oldida 

mas’ul bo’lishi kerak edi. Mansabdorlarning poraxo’rligi, o’zboshimchaligi va 

zulmi adolatli boshqaruvga zid holatlar sifatida baholandi. 1905-yildan keyin jadid 

matbuotida bu illatlar muntazam tanqid qilina boshladi. 



49 
 

Jadidlar adolatli boshqaruvni qonun ustuvorligi bilan uzviy bog’ladilar. 

Qonun hamma uchun teng bo’lishi kerak degan g’oya ilgari surildi. Hokimiyat 

qonundan yuqori turmasligi lozimligi ta’kidlandi. Bu qarashlar an’anaviy bo’ysunuv 

madaniyatidan farq qilar edi. Jadidlar shaxsiy irodaga tayangan boshqaruvni 

adolatsizlik manbai sifatida ko’rdilar. 

Adolatli boshqaruv masalasida jadidlar axloqiy mezonlarga katta ahamiyat 

berdilar. Ularning fikricha, qonunlar mukammal bo’lsa ham, agar boshqaruvchilarda 

axloqiy mas’uliyat bo’lmasa, adolat qaror topmaydi. Halollik, vijdon va xalq 

oldidagi burch boshqaruvning asosiy tayanchi bo’lishi kerak edi. SHu sababli 

jadidlar siyosiy islohotni axloqiy tarbiya bilan bog’ladilar. 

Jadidlar adolatli boshqaruvni zo’ravonlikdan xoli holda tasavvur qildilar. Ular 

kuch va qo’rqitishga asoslangan hokimiyatni barqaror deb hisoblamadilar. 

Zo’ravonlik vaqtincha itoatni ta’minlashi mumkin, ammo adolatni yaratmaydi, 

degan fikr ilgari surildi. SHu bois jadidlar islohotchi, murosaga asoslangan 

boshqaruv modelini afzal ko’rdilar. 

Mahalliy boshqaruv masalasi jadidlar qarashlarida muhim o’rin egalladi. Ular 

boshqaruvning markazdan uzilgan, xalqdan yiroq shaklini tanqid qildilar. Mahalliy 

ehtiyojlarni bilmay turib adolatli boshqaruvni amalga oshirish mumkin emasligini 

ta’kidladilar. Bu fikr XX asr boshlarida jadid siyosiy tafakkurining muhim 

belgilaridan biriga aylandi. 

Adolatli boshqaruv jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik bilan bog’landi. Soliq 

tizimidagi adolatsizlik, sud jarayonlaridagi tengsizlik va mahalliy aholi 

huquqlarining cheklanishi keskin tanqid qilindi. Jadidlar adolatli boshqaruv 

jamiyatdagi ijtimoiy ziddiyatlarni yumshatishini angladilar. Teng imkoniyatlar 

jamiyat barqarorligining asosi sifatida ko’rildi. 

Jadidlar adolatli boshqaruvni ma’rifatli jamiyat bilan uzviy bog’ladilar. 

Savodsiz jamiyat adolatli boshqaruvni talab qila olmaydi, degan qarash ilgari surildi. 

SHu sababli ma’rifat boshqaruvni isloh qilishning muhim sharti sifatida talqin 

qilindi. Bilimli fuqaro hokimiyatdan adolat talab qila oladi. Bu yondashuv 

jadidchilikning ma’rifiy-siyosiy mohiyatini ko’rsatadi. 

Din masalasida jadidlar adolatli boshqaruvni diniy qadriyatlar bilan zid 

qo’ymadilar. Aksincha, ular adolatni diniy-axloqiy qadriyat sifatida talqin qildilar. 

Adolatli hukmdor g’oyasi islomiy an’analardan kelib chiqib izohlandi. Biroq bu 

g’oya zamonaviy boshqaruv talablari bilan uyg’unlashtirildi. 

Jadidlar uchun adolatli boshqaruv fuqarolik ongining shakllanishi bilan ham 

bog’liq edi. Inson faqat bo’ysunuvchi emas, balki jamiyat hayotida mas’ul 

ishtirokchi bo’lishi kerak degan qarash ilgari surildi. Fuqarolik mas’uliyati 

kuchaygan sari boshqaruv ham adolatli bo’lishga majbur bo’ladi, deb hisoblandi. 



50 
 

Ayollar masalasi ham adolatli boshqaruv doirasida ko’rildi. Jadidlar 

jamiyatning yarmi huquqsiz bo’lgan sharoitda adolatli boshqaruv haqida gapirish 

mumkin emasligini ta’kidladilar. Ayollar ta’limi va huquqlarini kengaytirish 

ijtimoiy adolatning muhim sharti sifatida baholandi. Bu qarash o’sha davr uchun 

ilg’or fikr edi. 

1914–1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy inqiroz kuchaygan sari adolatli 

boshqaruv masalasi yanada dolzarb bo’ldi. Jadidlar jamiyatni saqlab qolishning 

yagona yo’li adolatli va mas’uliyatli boshqaruv ekanini yana bir bor ta’kidladilar. 

Ular keskin siyosiy to’qnashuvlardan ko’ra ongli islohotni ustuvor deb bildilar. 

jadidlar tafakkurida adolatli boshqaruv xalq manfaatiga xizmat qiluvchi, 

qonun ustuvorligiga tayangan, axloqiy mas’uliyatga asoslangan va zo’ravonlikdan 

xoli boshqaruv modeli sifatida talqin qilindi. 1890–1917-yillar davomida bu qarash 

jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy dasturini belgilab berdi. Jadidlar adolatli 

boshqaruvni jamiyat taraqqiyoti va milliy uyg’onishning eng muhim sharti deb 

bildilar. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida hokimiyat mas’uliyati va jamiyat manfaatlari masalasi markaziy 

o’rin egalladi. Jadidlar jamiyat inqirozining ildizini faqat iqtisodiy qoloqlikda emas, 

balki mas’uliyatsiz boshqaruvda ko’rdilar. Ularning qarashlarida hokimiyat kuch 

emas, xizmat edi. Hokimiyat jamiyat manfaatlari yo’lida ishlashi shart edi. 

Jadidlar nazarida hokimiyatning asosiy vazifasi xalq farovonligini ta’minlash 

edi. Davlat apparati jamiyatdan uzilib qolmasligi kerak. Aks holda u zulm va 

adolatsizlik manbaiga aylanadi. Mustamlakachilik sharoitida bu holat yaqqol 

ko’rindi. Mahalliy aholi manfaatlari ko’pincha e’tibordan chetda qoldi. Jadidlar buni 

ochiq tanqid qildilar. 

Hokimiyat mas’uliyati tushunchasi jadidlar tafakkurida javobgarlik tamoyili 

bilan bog’landi. Hokimiyat egasi o’z qarorlari uchun javob berishi kerak edi. 

Mansabdor shaxslar qilgan xatolari uchun jazolanmasa, adolat qaror topmaydi. 

1905-yildan keyin jadid matbuotida aynan shu masala faol ko’tarildi. Poraxo’rlik va 

suiiste’mollar keskin qoralandi. 

Jadidlar hokimiyatni jamiyat manfaatlaridan ustun qo’yishni mutlaqo rad 

etdilar. Ularning fikricha, hokimiyat shaxsiy boylik yoki mavqe uchun xizmat qilsa, 

u legitimlikni yo’qotadi. Hokimiyat jamiyat ishonchiga tayanishi lozim. Ishtirok va 

ochiqlik bo’lmasa, ishonch yo’qoladi. Ishtirok bo’lmasa, adolat ham bo’lmaydi. 

Jamiyat manfaatlari jadidlar tafakkurida keng tushuncha edi. Bu faqat 

iqtisodiy foyda emas edi. U ta’lim, adolat, xavfsizlik va ma’naviy taraqqiyotni ham 

o’z ichiga oldi. Hokimiyat ushbu sohalarda mas’ul bo’lishi kerak edi. Ta’limni 

e’tiborsiz qoldirgan boshqaruv jamiyatni tanazzulga olib boradi, degan qarash 

ustuvor bo’ldi. 



51 
 

Hokimiyat mas’uliyati masalasi qonun ustuvorligi bilan uzviy bog’landi. 

Jadidlar hokimiyatning qonundan yuqori turishini adolatsizlik deb bildilar. Qonun 

jamiyat manfaatlarini himoya qilishi kerak edi. Qonun oldida tenglik bo’lmasa, 

hokimiyat mas’uliyati haqida gapirish befoyda bo’ladi. Bu fikr XX asr boshlarida 

jadid siyosiy tafakkurining tayanch g’oyasiga aylandi. 

Jadidlar jamiyat manfaatlarini himoya qilishda mahalliy boshqaruvning rolini 

alohida ta’kidladilar. Markazdan boshqariladigan tizim mahalliy ehtiyojlarni 

bilmaydi. Mahalliy sharoitni tushunmagan hokimiyat xato qarorlar qabul qiladi. SHu 

sababli jadidlar boshqaruvda mahalliy vakillik va maslahatlashuvni muhim deb 

bildilar. 

Hokimiyat mas’uliyati axloqiy mezonlar bilan ham bog’landi. Jadidlar 

nazarida boshqaruv faqat huquqiy emas, axloqiy faoliyat ham edi. Halollik, vijdon 

va burch tushunchalari hokimiyatning ichki mezonlari bo’lishi kerak edi. Axloqsiz 

hokimiyat qonun bilan ham to’g’rilanmaydi, degan fikr ilgari surildi. 

Jamiyat manfaatlarini e’tiborsiz qoldirish ijtimoiy ziddiyatlarni kuchaytiradi, 

deb hisoblandi. Soliq adolatsizligi, sudlarda tengsizlik va ma’muriy bosim jamiyatni 

beqarorlashtiradi. Jadidlar bu holatlarni 1906–1914-yillarda matbuotda muntazam 

tahlil qildilar. Ular ijtimoiy tinchlik adolatli boshqaruvsiz bo’lmasligini 

ta’kidladilar. 

Hokimiyat va jamiyat munosabatida fuqarolik ongi muhim o’rin tutdi. 

Jadidlar jamiyatni passiv bo’ysunuvdan chiqarishga intildilar. Fuqaro o’z manfaatini 

bilishi kerak edi. Bilimli fuqaro hokimiyatdan hisob talab qila oladi. SHu sababli 

ma’rifat hokimiyat mas’uliyatini ta’minlovchi vosita sifatida ko’rildi. 

Ayollar masalasi ham jamiyat manfaatlari doirasida ko’rib chiqildi. Jadidlar 

jamiyatning yarmi chetda qolgan holatda haqiqiy manfaatlar haqida gapirish 

mumkin emasligini ta’kidladilar. Ayollar ta’limi va huquqlari kengaymasa, jamiyat 

to’liq rivojlanmaydi. Bu qarash 1900–1910-yillarda aniq ifoda topdi. 

Din masalasida jadidlar hokimiyat mas’uliyatini diniy qadriyatlar bilan 

uyg’un talqin qildilar. Adolat va mas’uliyat islomiy axloqning markaziy 

tushunchalari sifatida izohlandi. Biroq bu tushunchalar zamonaviy boshqaruv 

talablari bilan bog’landi. Din hokimiyatni cheklovchi axloqiy mezon bo’lishi kerak, 

degan fikr ilgari surildi. 

Jadidlar zo’ravonlikka asoslangan hokimiyat jamiyat manfaatlariga zid, deb 

hisobladilar. Qo’rqitish vaqtincha itoatni ta’minlaydi, ammo barqarorlik bermaydi. 

Barqarorlik ishonchdan kelib chiqadi. Ishonch esa mas’uliyat va adolat bilan 

ta’minlanadi. SHu sababli jadidlar islohotchi boshqaruv modelini afzal ko’rdilar. 

1914–1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy inqiroz chuqurlashgan sari 

hokimiyat mas’uliyati masalasi yanada keskinlashdi. Jadidlar jamiyatni saqlab 



52 
 

qolish uchun hokimiyatning jamiyat manfaatlariga qaytishi zarurligini yana bir bor 

ta’kidladilar. Ular keskin to’qnashuvlarni emas, ongli islohotlarni yoqladilar. 

jadidlar tafakkurida hokimiyat mas’uliyati va jamiyat manfaatlari bir-biridan 

ajralmas tushunchalar sifatida talqin qilindi. Hokimiyat xizmat qilishi kerak edi. 

Qonun ustuvor bo’lishi shart edi. Axloqiy mas’uliyat zarur edi. 1890–1917-yillar 

davomida bu qarash jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy mohiyatini belgilab berdi. 

Jadidlar jamiyat manfaatlariga tayangan mas’uliyatli hokimiyatni milliy 

taraqqiyotning eng muhim sharti deb bildilar. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida jadidlar tafakkurida qonun ustuvorligi 

g’oyasi davlat, hokimiyat va adolat masalalarini anglashda tayanch tamoyilga 

aylandi. Jadidlar jamiyat inqirozining asosiy sabablaridan biri sifatida shaxsiy 

irodaga, zo’ravonlikka va tartibsiz boshqaruvga asoslangan tuzumni ko’rdilar. SHu 

bois ular jamiyat taraqqiyoti uchun qonunga tayanadigan, barqaror va adolatli 

boshqaruv zarur, degan xulosaga keldilar. 

Jadidlar nazarida qonun ustuvorligi davlatning mavjud bo’lishi uchun emas, 

balki jamiyatni himoya qilish uchun zarur edi. Qonun hukmdor yoki mansabdor 

xohishiga bo’ysunmasligi kerak, aksincha, hokimiyatning o’zi qonun bilan 

cheklanishi lozim edi. Bu qarash an’anaviy bo’ysunuv madaniyatidan farq qilar edi 

va jadid tafakkurining siyosiy yetukligini ko’rsatdi. 

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tomonidan adolat tushunchasi bilan uzviy 

bog’landi. Ularning fikricha, adolat subyektiv qarorlar orqali emas, faqat umumiy 

va barqaror qonunlar orqali ta’minlanadi. Qonun bo’lmagan yoki ishlamagan 

jamiyatda adolat haqida gapirish mumkin emas. SHu sababli jadidlar adolatni 

qonuniylik bilan izohlashga intildilar. 

Mustamlakachilik sharoitida qonun ustuvorligi masalasi yanada dolzarb 

bo’ldi. Mahalliy aholi huquqlari ko’pincha qonun bilan emas, ma’muriy buyruqlar 

bilan cheklanardi. Jadidlar buni ijtimoiy adolatsizlikning asosiy manbalaridan biri 

deb bildilar. Ayniqsa, sud tizimidagi tengsizlik va soliq siyosatidagi nohaqliklar 

jadid matbuotida tanqid qilindi. 

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tafakkurida shaxs huquqlari bilan 

chambarchas bog’landi. Inson qonun oldida himoyalangan bo’lishi kerak edi. Hech 

kim, mansabidan qat’i nazar, qonundan yuqori turmasligi lozim edi. Bu qarash 

jamiyatda fuqarolik ongining shakllanishiga xizmat qildi. Inson o’z huquqini qonun 

orqali bilishi va himoya qilishi kerak degan fikr ilgari surildi. 

Jadidlar qonun ustuvorligini faqat siyosiy masala sifatida emas, balki 

ma’naviy-axloqiy tamoyil sifatida ham ko’rdilar. Qonunga hurmat jamiyat 

madaniyatining belgisi deb baholandi. Qonunni mensimaslik axloqiy tanazzul 

belgisi sifatida talqin qilindi. SHu sababli jadidlar qonuniylikni tarbiya va ma’rifat 

bilan bog’ladilar. 



53 
 

Qonun ustuvorligi masalasi jadidlar qarashlarida din bilan zid qo’yilmadi. 

Aksincha, adolat va qonuniylik islomiy axloqning muhim tamoyillari sifatida talqin 

qilindi. Jadidlar diniy adolat tushunchasini zamonaviy huquqiy tartib bilan 

uyg’unlashtirishga harakat qildilar. Bu yondashuv g’oyaning jamiyatda kengroq 

qabul qilinishiga yordam berdi. 

Jadidlar qonun ustuvorligini ta’minlashda sud mustaqilligi muhim, deb 

hisobladilar. Sud hokimiyatdan mustaqil bo’lmasa, qonun ishlamaydi, degan qarash 

ilgari surildi. Sud adolatni ta’minlovchi asosiy institut sifatida ko’rildi. Bu fikrlar 

XX asr boshlarida jadid siyosiy tafakkurida ancha yetuklashgan edi. 

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy barqarorlik bilan ham 

bog’landi. Jadidlar jamiyatdagi tartibsizlik va beqarorlikni qonuniylikning zaifligi 

bilan izohlashdi. Qonunlar aniq va barqaror bo’lsa, jamiyatda ishonch paydo bo’ladi. 

Ishonch esa taraqqiyot uchun muhim shart edi. 

Jadidlar qonun ustuvorligini ta’minlash uchun jamiyatning o’zi ham faol 

bo’lishi kerak, deb hisobladilar. Fuqarolar qonunni bilishi va unga amal qilishi zarur 

edi. SHu sababli huquqiy ma’rifat masalasi kun tartibiga qo’yildi. Jadid matbuotida 

qonuniylik, huquq va majburiyatlar haqida tushuntiruvchi maqolalar paydo bo’ldi. 

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar uchun zo’ravonlikka muqobil yo’l edi. 

Ular muammolarni kuch bilan emas, qonuniy yo’l bilan hal qilish mumkinligiga 

ishondilar. Zo’ravonlik vaqtincha natija berishi mumkin, biroq barqarorlik 

bermaydi, degan fikr ustuvor bo’ldi. SHu bois jadidlar islohotlarni qonuniylik 

asosida amalga oshirish tarafdori edilar. 

Ayrim tarixiy davrlarda, xususan 1905-yildan keyin, Rossiya imperiyasida 

qonuniy islohotlar haqidagi muhokamalar jadidlar tafakkuriga ham ta’sir ko’rsatdi. 

Jadidlar bu jarayonni diqqat bilan kuzatib, huquqiy davlat g’oyasini o’z sharoitlariga 

mos talqin qildilar. Biroq ular qonun ustuvorligini faqat tashqi tajriba emas, balki 

ichki ehtiyoj sifatida ko’rdilar. 

1914–1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy beqarorlik kuchaygan sari qonun 

ustuvorligi g’oyasi yanada dolzarb bo’ldi. Jadidlar qonun ishlamagan jamiyat 

zo’ravonlik va tartibsizlikka yuz tutishini angladilar. SHu bois ular barqarorlikning 

yagona yo’li qonuniylik ekanini ta’kidladilar. 

jadidlar tafakkurida qonun ustuvorligi g’oyasi adolatli davlat, mas’uliyatli 

hokimiyat va ongli jamiyat qurishning asosi sifatida talqin qilindi. Bu g’oya ma’rifat, 

axloq va huquqiy ong bilan uzviy bog’landi. Jadidlar qonunni shaxsiy irodadan 

ustun qo’ygan holda jamiyatni yangilash mumkinligiga ishondilar. Qonun 

ustuvorligi jadidchilik mafkurasining siyosiy va falsafiy poydevoriga aylandi. 



54 
 

2.2. Milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishi 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishi muhim ijtimoiy-

ma’naviy jarayon sifatida namoyon bo’ldi. Bu jarayon jamiyatni yangilash, millatni 

uyg’otish va ijtimoiy mas’uliyatni kuchaytirish bilan uzviy bog’liq edi. Jadidlar 

milliy o’zlikni anglamasdan turib, fuqarolik ongini shakllantirish mumkin 

emasligini chuqur angladilar. 

Milliy o’zlik jadidlar nazarida til, tarix, madaniyat va umumiy taqdir birligiga 

asoslangan tushuncha edi. Jadidlar xalqni faqat diniy jamoa sifatida emas, balki 

tarixiy va madaniy birlik sifatida talqin qildilar. Bu yondashuv an’anaviy 

qarashlardan farq qilar edi. 1900-yillardan boshlab jadid adabiyoti va matbuotida 

milliy til va tarix masalalari keng muhokama qilina boshladi. 

Til milliy o’zlikning asosiy belgisi sifatida ko’rildi. Jadidlar ona tilini saqlash 

va rivojlantirish millatni saqlab qolish bilan teng, deb bildilar. Murakkab va xalqdan 

uzoq bo’lgan uslub tanqid qilindi. Soddaroq, tushunarli til orqali keng ommaga 

murojaat qilish zarurligi ta’kidlandi. Bu yondashuv milliy ongning keng qatlamlarda 

shakllanishiga xizmat qildi. 

Milliy tarixga murojaat jadidlar tafakkurida muhim o’rin egalladi. 

O’tmishdagi ilm-fan va madaniyat yutuqlarini eslash milliy g’ururni uyg’otish 

vositasi sifatida baholandi. Jadidlar tarixni afsonaviy emas, balki ibratli tajriba 

sifatida talqin qildilar. Bu yondashuv millatning o’ziga ishonchini mustahkamladi. 

Fuqarolik ongining shakllanishi milliy o’zlik bilan uzviy bog’liq holda kechdi. 

Jadidlar insonni faqat bo’ysunuvchi emas, balki jamiyat hayotida mas’ul ishtirokchi 

sifatida ko’rdilar. Fuqaro o’z huquq va majburiyatlarini bilishi kerak edi. Bu qarash 

XX asr boshlarida jadid siyosiy-ma’rifiy tafakkurining muhim belgilaridan biriga 

aylandi. 

Jadidlar fuqarolik ongini shakllantirishda ma’rifatga alohida ahamiyat 

berdilar. Savodsiz inson o’z huquqini anglay olmaydi, deb hisoblandi. SHu bois 

ta’lim va matbuot fuqarolik ongini uyg’otishning asosiy vositalari sifatida 

baholandi. Gazeta va jurnallar orqali jamiyat muammolari muhokama qilindi. Bu 

jarayon odamlarni faol fikrlashga undadi. 

Milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishida adolat va qonun 

tushunchalari muhim rol o’ynadi. Jadidlar qonun oldida tenglik fuqarolik ongining 

asosi ekanini ta’kidladilar. Adolatsizlik fuqarolik ongini so’ndiradi, degan fikr ilgari 

surildi. SHu sababli adolatli boshqaruv milliy uyg’onishning muhim sharti sifatida 

ko’rildi. 

Ayollar masalasi ham bu jarayonda e’tibordan chetda qolmadi. Jadidlar 

ayollarni jamiyatning faol a’zolari sifatida ko’rdilar. Ayollar savodsiz bo’lsa, 



55 
 

fuqarolik ongini to’liq shakllantirish mumkin emasligi ta’kidlandi. 1900–1910-

yillarda ayollar ta’limi masalasi milliy taraqqiyot bilan bog’lab tushuntirildi. 

Milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishida madaniyat muhim vosita 

bo’ldi. Adabiyot, teatr va publitsistika orqali jamiyat o’z muammolarini anglay 

boshladi. Jadid teatrlarida ijtimoiy masalalar sahnaga olib chiqildi. Bu usul fuqarolik 

ongini uyg’otishda samarali bo’ldi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar milliy o’zlikni boshqa xalqlarga qarshi 

qo’ymasdan talqin qildilar. Ular milliy o’zlikni insoniylik va taraqqiyot bilan uyg’un 

ko’rdilar. Milliy ong boshqalarni inkor etish emas, o’zini anglash vositasi sifatida 

tushunildi. Bu yondashuv jadidchilikning bag’rikeng tabiatini ko’rsatdi. 

1914–1917-yillar oralig’ida siyosiy beqarorlik kuchaygan sari milliy o’zlik va 

fuqarolik ongining ahamiyati yanada ortdi. Jadidlar millatning taqdiri fuqarolarning 

ongli pozitsiyasiga bog’liq ekanini chuqur angladilar. Ular jamiyatni passivlikdan 

chiqarishga intildilar. 

jadidlar tafakkurida milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishi jamiyatni 

yangilashning muhim sharti sifatida talqin qilindi. Bu jarayon til, tarix, ma’rifat va 

adolat bilan uzviy bog’landi. 1890–1917-yillar davomida jadidlar milliy uyg’onish 

va fuqarolik mas’uliyatini bir butun jarayon sifatida ko’rdilar. Jadidchilik aynan shu 

uyg’onishning tarixiy va mafkuraviy ifodasi bo’ldi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida, ayniqsa 1890–1917-yillar oralig’ida 

jadidlar tafakkurida millat tushunchasi yangicha mazmun kasb etdi. Jadidlar millatni 

faqat diniy jamoa yoki hududiy birlik sifatida emas, balki tarixiy xotira, umumiy til, 

madaniyat va ijtimoiy mas’uliyatga ega ongli birlik sifatida talqin qildilar. Bu 

yondashuv o’sha davr uchun yangilik bo’lib, milliy uyg’onish jarayonining 

mafkuraviy asosini tashkil etdi. 

An’anaviy qarashlarda jamiyat ko’proq ummat yoki mahalliy jamoa doirasida 

tushunilgan edi. Jadidlar esa millatni zamonaviy ijtimoiy birlik sifatida ko’ra 

boshladilar. Ularning fikricha, millat tarixiy jarayonda shakllanadi va u o’z taqdirini 

anglay olgan taqdirdagina yashab qoladi. SHu sababli millat tushunchasi jadidlar 

tafakkurida faol va mas’ul subyekt sifatida talqin qilindi. 

Jadidlar millatni belgilovchi asosiy omil sifatida tilni ko’rsatdilar. Til 

millatning ruhi va fikrlash tarzini ifodalaydi, deb hisoblandi. Ona tilida ta’lim berish, 

matbuot va adabiyotni rivojlantirish millatni saqlab qolishning asosiy yo’li sifatida 

talqin qilindi. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida til masalasi muntazam 

muhokama qilindi. 

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida tarixiy xotira bilan ham uzviy 

bog’landi. O’tmishdagi ilmiy va madaniy yutuqlarni eslash milliy g’ururni uyg’otish 

vositasi sifatida ko’rildi. Jadidlar tarixni faqat o’tmish hodisalari majmui sifatida 



56 
 

emas, balki kelajak uchun saboq manbai sifatida talqin qildilar. Bu yondashuv 

millatning o’ziga bo’lgan ishonchini mustahkamladi. 

Madaniyat jadidlar talqinida millatning tashqi ko’rinishi emas, balki ichki 

mazmuni edi. Adabiyot, san’at va urf-odatlar millatni birlashtiruvchi kuch sifatida 

baholandi. Jadidlar madaniyatni zamon bilan uyg’unlashtirish zarurligini 

ta’kidladilar. An’anani saqlash bilan birga uni yangilash millatni rivojlantirishning 

muhim sharti sifatida ko’rildi. 

Jadidlar millat tushunchasini ma’rifat bilan bevosita bog’ladilar. Savodsiz 

millat mustaqil fikrlay olmaydi, deb hisoblandi. SHu bois ta’lim milliy masala 

darajasiga ko’tarildi. Yangi usul maktablari millatni uyg’otishning eng samarali 

vositasi sifatida baholandi. Ma’rifat millatni faqat bilimli emas, balki ongli qilishi 

kerak edi. 

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida fuqarolik mas’uliyati bilan boyitildi. 

Millatga mansublik faqat faxr emas, balki burch ham edi. Har bir shaxs millat 

ravnaqi uchun mas’ul bo’lishi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv millatni passiv 

jamoa emas, faol ijtimoiy kuch sifatida shakllantirdi. 

Din masalasida jadidlar millat tushunchasini diniy identitet bilan zid 

qo’ymadilar. Ular islomni millatning ma’naviy tayanchi sifatida ko’rdilar. Biroq 

millat tushunchasi faqat diniy chegaralar bilan cheklanib qolmasligi kerak, degan 

fikr ilgari surildi. Din milliy ongni mustahkamlovchi omil bo’lishi kerak edi, 

to’sqinlik qiluvchi emas. 

Jadidlar millatni boshqa xalqlardan ajratib qo’yuvchi tushuncha sifatida emas, 

balki insoniyat taraqqiyotining bir qismi sifatida talqin qildilar. Ular milliy 

rivojlanishni umumiy taraqqiyot bilan uyg’un ko’rdilar. Bu qarash jadidchilikning 

ochiq va bag’rikeng xarakterini ifodaladi. 

Ayollar masalasi jadidcha millat tushunchasida muhim o’rin tutdi. Jadidlar 

ayollarni millatning yarmini tashkil etuvchi kuch sifatida ko’rdilar. Ayollar savodsiz 

bo’lsa, millat to’liq uyg’ona olmaydi, degan fikr ilgari surildi. 1900–1910-yillarda 

ayollar ta’limi milliy masala darajasida ko’tarildi. 

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan ham bog’landi. 

Jadidlar adolatsizlik hukm surgan jamiyatda millat taraqqiy etmasligini angladilar. 

Tenglik va adolat milliy birlikni mustahkamlovchi omillar sifatida ko’rildi. SHu 

sababli millat tushunchasi ijtimoiy islohotlar bilan uzviy bog’landi. 

Jadidlar millatni tarixiy mas’uliyat egasi sifatida talqin qildilar. Ularning 

fikricha, har bir avlod millat taqdiriga ta’sir ko’rsatadi. O’tmish xatolarini anglash 

va kelajakni ongli qurish milliy vazifa sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadid 

tafakkurining yetukligini ko’rsatadi. 

1914–1917-yillar oralig’ida siyosiy beqarorlik kuchaygan sari millat 

tushunchasi yanada siyosiy mazmun kasb etdi. Jadidlar millatni o’z taqdirini 



57 
 

belgilashga qodir ongli jamoa sifatida ko’ra boshladilar. Biroq ular zo’ravonlik 

emas, ongli islohot yo’lini ustun qo’ydilar. 

jadidlar tafakkurida millat tushunchasi til, tarix, madaniyat, ma’rifat va 

fuqarolik mas’uliyatiga tayangan keng ijtimoiy mazmunga ega bo’ldi. 1890–1917-

yillar davomida bu tushuncha milliy uyg’onishning mafkuraviy asosi sifatida 

shakllandi. Jadidlar millatni faqat meros emas, balki kelajakni quruvchi ongli kuch 

sifatida talqin qildilar. 

Jadidlar tafakkurida fuqarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik jamiyatni 

yangilashning muhim sharti sifatida talqin qilindi. Ular jamiyatni faqat tashqi 

islohotlar bilan emas, balki ongli va mas’ul shaxslar orqali o’zgartirish mumkin, 

degan qat’iy xulosaga keldilar. Fuqarolik mas’uliyati jadidlar uchun shaxsning 

jamiyat oldidagi burchini anglash, ijtimoiy jarayonlarda faol ishtirok etish demak 

edi. 

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha passiv bo’ysunuvchi sifatida tasavvur 

etilgan. Jadidlar bu qarashni tanqid qildilar. Ularning fikricha, jamiyat taraqqiyoti 

shaxsning faolligiga bog’liq. Inson faqat buyruqlarni bajaruvchi emas, balki 

fikrlovchi, baholovchi va javobgar fuqaro bo’lishi kerak edi. SHu sababli fuqarolik 

mas’uliyati jadidchilik mafkurasining markaziy tushunchalaridan biriga aylandi. 

Fuqarolik mas’uliyati jadidlar nazarida, avvalo, jamiyat taqdiriga befarq 

bo’lmaslik edi. Inson o’z atrofidagi muammolarga ko’z yumsa, adolatsizlik 

mustahkamlanadi, deb hisoblandi. Jadidlar befarqlikni ijtimoiy tanazzulning asosiy 

belgisi sifatida baholadilar. SHaxs jamiyat muammolarini o’z muammosi sifatida 

qabul qilishi lozim edi. 

Ijtimoiy faollik tushunchasi jadidlar tafakkurida faqat siyosiy harakat bilan 

cheklanib qolmadi. U keng ma’noda talqin qilindi. Ta’limda, madaniyatda, 

matbuotda va jamoatchilik ishlarida ishtirok etish ijtimoiy faollikning muhim 

ko’rinishlari sifatida baholandi. Jadidlar jamiyatni zo’ravonlik bilan emas, faol fikr 

va so’z orqali o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. 

Ma’rifat fuqarolik mas’uliyatini shakllantiruvchi asosiy omil sifatida ko’rildi. 

Savodsiz inson o’z huquq va burchlarini anglay olmaydi, degan qarash ustuvor 

bo’ldi. SHu bois ta’lim fuqarolik ongining poydevori sifatida baholandi. Bilimli 

shaxs jamiyatdagi adolatsizlikni ko’ra oladi va unga befarq bo’lib qolmaydi. 

Matbuot jadidlar uchun ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi eng muhim 

vositalardan biri bo’ldi. Gazeta va jurnallar orqali jamiyat muammolari muhokama 

qilindi. Fuqarolar fikrlashga, savol berishga va xulosa chiqarishga undaldi. Matbuot 

jamiyatni sukutdan chiqaruvchi kuch sifatida talqin qilindi. Bu jarayon fuqarolik 

mas’uliyatining shakllanishiga xizmat qildi. 

Jadidlar ijtimoiy faollikni axloqiy mas’uliyat bilan bog’ladilar. Ularning 

fikricha, faoliyat faqat manfaat uchun emas, balki jamiyat foydasi uchun bo’lishi 



58 
 

kerak edi. Halollik, vijdon va burch ijtimoiy faollikning ichki mezonlari sifatida 

ko’rildi. Axloqsiz faollik jamiyatni buzadi, degan ogohlantirish ilgari surildi. 

Fuqarolik mas’uliyati jadidlar tafakkurida qonun va adolat bilan uzviy 

bog’landi. Fuqaro qonunga amal qilishi va qonuniylikni talab qilishi kerak edi. 

Qonunga hurmat ijtimoiy tartibning asosi sifatida baholandi. Jadidlar qonun oldida 

tenglik bo’lmagan jamiyatda haqiqiy fuqarolik mas’uliyati shakllanmasligini 

ta’kidladilar. 

Ijtimoiy faollik masalasida jadidlar zo’ravonlikni qat’iyan rad etdilar. Ular 

keskin to’qnashuvlar jamiyatni barqarorlikdan chiqarishini angladilar. Faollik ongli, 

mas’uliyatli va ma’rifiy bo’lishi kerak edi. Jadidlar uchun eng katta kuch so’z, fikr 

va bilim edi. SHu sababli ular islohotchi yo’lni tanladilar. 

Ayollar masalasi fuqarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik doirasida muhim 

o’rin egalladi. Jadidlar ayollarni jamiyat hayotidan chetlatish fuqarolik ongini 

yarimta qoldirishini angladilar. Ayollar ham jamiyat taqdiriga mas’ul shaxslar 

sifatida ko’rildi. Ayollar ta’limi ijtimoiy faollikni kengaytirishning muhim sharti 

sifatida baholandi. 

Fuqarolik mas’uliyati jadidlar nazarida jamoatchilik ruhini shakllantirish 

bilan bog’liq edi. Inson faqat o’zi uchun emas, balki jamiyat uchun ham yashashi 

kerak, degan qarash ilgari surildi. Jamoa manfaatlari bilan shaxs manfaatlari 

uyg’unligi jamiyat barqarorligining asosi sifatida talqin qilindi. 

Madaniyat va san’at ham ijtimoiy faollikni oshirish vositasi sifatida 

baholandi. Teatr, adabiyot va publitsistika orqali jamiyatdagi muammolar 

ko’rsatildi. Bu usul odamlarni o’ylashga, baholashga va pozitsiya bildirishga undadi. 

Jadidlar san’atni befarqlikka qarshi kurash vositasi deb bildilar. 

Fuqarolik mas’uliyati masalasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan 

ham bog’landi. Millat taqdiri har bir fuqaroning faolligiga bog’liq, degan qarash 

ilgari surildi. Agar fuqarolar passiv bo’lsa, millat zaiflashadi. SHu sababli jadidlar 

har bir insonni milliy mas’uliyatni his qilishga chaqirdilar. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar fuqarolik mas’uliyatini majburiyat sifatida 

emas, ongli tanlov sifatida talqin qildilar. Inson jamiyat hayotida ishtirok etishni o’zi 

xohlashi kerak edi. Bu yondashuv shaxs erkinligi va mas’uliyati uyg’unligini 

ta’minladi. 

jadidlar tafakkurida fuqarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik jamiyatni 

yangilashning asosiy ichki kuchi sifatida talqin qilindi. Fuqaro ongli, bilimli va 

mas’ul bo’lsa, jamiyat o’zgaradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Jadidlar ijtimoiy 

faollikni zo’ravonliksiz, ma’rifat va axloq asosida amalga oshirish mumkinligini 

ko’rsatdilar. Aynan shu yondashuv jadidchilikni barqaror va tarixiy ahamiyatga ega 

harakatga aylantirdi. 



59 
 

Jadidlar tafakkurida milliy birlik g’oyasi jamiyatni yangilash va millatni 

saqlab qolishning eng muhim sharti sifatida talqin qilindi. Ular millat ichidagi 

parokandalik, befarqlik va ijtimoiy bo’linish taraqqiyotga to’sqinlik qilishini chuqur 

angladilar. SHu sababli milliy birlik jadidchilik mafkurasining tayanch 

tushunchalaridan biriga aylandi. 

Milliy birlik jadidlar nazarida faqat tashqi birlashuv emas edi. U, avvalo, 

umumiy maqsad va mas’uliyatni anglashga asoslanardi. Jadidlar millatni yagona 

tanadek tasavvur qildilar. Agar uning bir qismi zaiflashsa, butun jamiyat zarar 

ko’radi, degan fikr ilgari surildi. Bu yondashuv milliy birdamlikni axloqiy 

majburiyat sifatida talqin qilishga olib keldi. 

Jadidlar milliy birlikni ta’minlashda tilning birlashtiruvchi kuchiga katta 

ahamiyat berdilar. Ona tili millatning eng muhim aloqa vositasi sifatida ko’rildi. Til 

orqali fikr, qadriyat va tajriba avloddan avlodga o’tadi. SHu sababli tilni saqlash va 

rivojlantirish milliy birlikning muhim sharti deb baholandi. 

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan uzviy bog’landi. 

Savodsizlik jamiyatni parchalovchi omil sifatida ko’rildi. Bilimli inson boshqani 

tushuna oladi, umumiy manfaatni anglaydi. SHu bois ta’lim milliy birlikni 

mustahkamlovchi asosiy vosita sifatida baholandi. Ma’rifat odamlar o’rtasida 

ishonch va hamjihatlikni kuchaytiradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

Jadidlar milliy birlikni faqat ziyolilar doirasida emas, balki keng xalq ommasi 

orasida shakllantirish zarurligini ta’kidladilar. Millat faqat elita emas, balki oddiy 

insonlar birligida namoyon bo’ladi, deb hisoblandi. SHu sababli jadidlar tilni 

soddalashtirishga, fikrni xalqona ifodalashga intildilar. Bu yondashuv milliy birlikni 

keng qatlamlarga yoyishga xizmat qildi. 

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan bog’landi. 

Adolatsizlik hukm surgan jamiyatda haqiqiy birlik bo’lmaydi, degan fikr ilgari 

surildi. Tenglik va adolat milliy birdamlikning axloqiy poydevori sifatida ko’rildi. 

Jadidlar jamiyatdagi ijtimoiy ziddiyatlar birlikni yemiruvchi asosiy omillardan biri 

ekanini angladilar. 

Jadidlar milliy birlikni diniy bag’rikenglik bilan uyg’un holda talqin qildilar. 

Ular dinni bo’linish manbai emas, balki ma’naviy birlashtiruvchi kuch sifatida 

ko’rdilar. Diniy qarashlar millatni ajratmasligi, aksincha, umumiy axloqiy 

mezonlarni mustahkamlashi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv milliy birlikni 

mustahkamlashga xizmat qildi. 

Ayollar masalasi milliy birlik g’oyasida muhim o’rin egalladi. Jadidlar 

jamiyatning yarmi chetda qolgan holda birlik haqida gapirish mumkin emasligini 

angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi milliy birlikni mustahkamlovchi omil 

sifatida baholandi. Ayol ongli bo’lsa, oila mustahkam bo’ladi. Oila mustahkam 

bo’lsa, millat ham mustahkam bo’ladi, degan qarash ilgari surildi. 



60 
 

Milliy birlik jadidlar tafakkurida fuqarolik mas’uliyati bilan ham uzviy 

bog’landi. Har bir shaxs milliy birlikni saqlashda o’z hissasini qo’shishi kerak edi. 

Befarqlik birlikni zaiflashtiradi, degan fikr qat’iy ilgari surildi. Jadidlar jamiyatni 

passiv tomoshabindan faol hamkorlar jamoasiga aylantirishni maqsad qildilar. 

Madaniyat va san’at jadidlar uchun milliy birlikni mustahkamlovchi muhim 

vosita bo’ldi. Adabiyot, teatr va publitsistika orqali umumiy muammolar ko’rsatildi. 

Bu usul jamiyatni o’ylashga, bahs qilishga va umumiy yechim izlashga undadi. Jadid 

teatrlarida sahnalashtirilgan asarlar milliy birlik g’oyasini targ’ib qildi. 

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan xoli holda talqin 

qilindi. Ular majburlash orqali birlik yaratish mumkin emasligini angladilar. Haqiqiy 

birlik faqat ishonch, muloqot va umumiy qadriyatlar asosida shakllanadi. SHu 

sababli jadidlar murosaga asoslangan yondashuvni afzal ko’rdilar. 

Jadidlar milliy birlikni boshqa xalqlarga qarshi qo’yilmadi. Ular milliy 

birlikni insoniyat taraqqiyotiga ochiq bo’lgan holatda tasavvur qildilar. Milliy birlik 

o’zligini anglash orqali boshqalar bilan hamkorlik qilish imkonini beruvchi kuch 

sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadidchilikning bag’rikeng va ochiq tabiatini 

ko’rsatadi. 

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida kelajak uchun mas’uliyat bilan 

bog’landi. Ular birlikni vaqtinchalik holat emas, balki avloddan avlodga o’tadigan 

qadriyat sifatida talqin qildilar. Bugungi birlik kelajak taraqqiyotining garovi 

sifatida baholandi. 

Yuqoridagi fikrlardan kelib chiqib, jadidlar tafakkurida milliy birlik g’oyasi 

jamiyatni yangilash, millatni mustahkamlash va ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minlashning asosiy omili sifatida shakllandi. Milliy birlik til, ma’rifat, adolat, 

fuqarolik mas’uliyati va bag’rikenglik bilan uzviy bog’landi. Jadidlar milliy birlikni 

zo’ravonlik emas, ongli hamjihatlik asosida qurish mumkinligini isbotlashga 

intildilar. Aynan shu yondashuv jadidchilik harakatining tarixiy ahamiyatini belgilab 

berdi. 

Jadidlar tafakkurida huquq, erkinlik va shaxs masalalari jamiyatni yangilash 

jarayonining ajralmas tarkibiy qismi sifatida talqin qilindi. Ular jamiyat taraqqiyoti 

shaxsning huquqiy va ma’naviy erkinligisiz mumkin emasligini angladilar. SHu bois 

jadidlar shaxsni passiv bo’ysunuvchi emas, balki huquqlari va mas’uliyati bor ongli 

subyekt sifatida ko’rdilar. 

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’proq jamoa doirasida erib ketgan holatda 

tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tanqid qildilar. Ularning fikricha, 

shaxs o’z huquqlarini anglamasa, jamiyat ham rivojlana olmaydi. SHu sababli shaxs 

masalasi jadidlar tafakkurida markaziy o’ringa chiqdi. Inson o’z qadrini anglagan 

sari jamiyatda adolat mustahkamlanadi, degan qarash ilgari surildi. 



61 
 

Huquq tushunchasi jadidlar nazarida faqat qonuniy ruxsatlar majmui emas 

edi. Huquq shaxsning jamiyatda erkin va mas’uliyatli yashash imkoniyati sifatida 

talqin qilindi. Jadidlar qonun oldida tenglikni huquqiy tartibning asosi deb bildilar. 

Hech kim, mansabidan qat’i nazar, huquqdan ustun bo’lmasligi kerakligi 

ta’kidlandi. 

Erkinlik masalasi jadidlar tafakkurida keng mazmunga ega bo’ldi. Erkinlik 

faqat siyosiy mustaqillik emas, balki fikrlash, ta’lim olish va o’z qobiliyatini 

namoyon etish erkinligi sifatida tushunildi. Jadidlar erkinlikni tartibsizlik bilan 

tenglashtirmadilar. Aksincha, erkinlik qonun va axloq bilan uyg’un bo’lishi kerak, 

degan fikrni ilgari surdilar. 

SHaxs erkinligi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan bevosita bog’landi. 

Savodsiz inson erkin bo’la olmaydi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Bilim shaxsni 

qo’rquvdan xalos etadi. Bilimli inson o’z huquqini biladi va uni himoya qila oladi. 

SHu bois ta’lim jadidlar uchun huquqiy ongni shakllantirishning asosiy vositasi 

bo’ldi. 

Huquq va erkinlik masalalari jadidlar tomonidan ijtimoiy adolat bilan uzviy 

bog’landi. Adolatsizlik hukm surgan jamiyatda shaxs erkinligi soxta bo’ladi, deb 

hisoblandi. Jadidlar huquqiy tartib adolatni ta’minlamasa, u jamiyatni 

parokandalikka olib kelishini ta’kidladilar. SHu sababli huquq va adolat bir-biridan 

ajralmas tushunchalar sifatida talqin qilindi. 

Jadidlar shaxs huquqlarini din bilan zid qo’ymadilar. Ular diniy qadriyatlarni 

shaxs erkinligini cheklovchi emas, balki uni axloqiy jihatdan mustahkamlovchi omil 

sifatida ko’rdilar. Din shaxsni mas’uliyatli va vijdonli bo’lishga undashi kerak, 

degan qarash ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv huquq va erkinlik g’oyalarining 

jamiyatda qabul qilinishini osonlashtirdi. 

SHaxs masalasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy mas’uliyat bilan ham bog’landi. 

Jadidlar erkinlikni faqat huquq emas, balki burch sifatida ham talqin qildilar. Erkin 

shaxs jamiyat oldidagi mas’uliyatini anglagan taqdirdagina haqiqiy erkin bo’la 

oladi. Bu yondashuv jadidchilikning axloqiy asoslarini ko’rsatadi. 

Ayollar masalasi huquq va erkinlik doirasida alohida o’rin egalladi. Jadidlar 

ayollarni shaxs sifatida tan oldilar. Ayollarning ta’lim olish huquqi jamiyat 

taraqqiyotining muhim sharti sifatida baholandi. Ayol huquqsiz bo’lgan jamiyatda 

haqiqiy adolat va erkinlik bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi. 

Huquq, erkinlik va shaxs masalalari jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan xoli 

tarzda talqin qilindi. Jadidlar shaxs huquqlarini kuch bilan emas, ong va qonun orqali 

ta’minlash mumkin, deb hisobladilar. Zo’ravonlik shaxs erkinligini emas, qo’rquvni 

kuchaytiradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

Natijada, jadidlar tafakkurida huquq, erkinlik va shaxs jamiyatni 

yangilashning asosiy omillari sifatida qaraldi. SHaxs huquqlari, erkin fikr va 



62 
 

ijtimoiy mas’uliyat uyg’unligi jadidchilik mafkurasining muhim belgisi bo’ldi. 

Jadidlar jamiyat taraqqiyotini ongli, huquqlarini biladigan va mas’ul shaxslar orqali 

amalga oshirish mumkinligini isbotlashga intildilar. 

Jadidlar tafakkurida shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat bir-biridan ajralmas 

tushunchalar sifatida talqin qilindi. Ular erkinlikni cheksiz xohish emas, balki ongli 

tanlov va javobgarlik bilan bog’liq holat deb bildilar. Jamiyatni yangilash faqat 

erkin, lekin mas’ul shaxslar orqali amalga oshadi, degan qarash jadidchilik 

mafkurasining muhim asoslaridan biriga aylandi. 

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha jamoa ichida erib ketgan, mustaqil 

qaror qabul qilish imkoniyati cheklangan holda tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu 

holatni tanqid qildilar. Ularning fikricha, shaxs erkin fikrlamas ekan, jamiyat ham 

rivojlana olmaydi. SHu sababli shaxsni uyg’otish jadidlar faoliyatining markazida 

turdi. 

SHaxs erkinligi jadidlar nazarida, avvalo, fikrlash erkinligi edi. Inson 

o’rganishi, savol berishi va xulosa chiqarishi kerak edi. Ko’r-ko’rona taqlid 

jamiyatni qoloqlikka olib boradi, deb hisoblandi. Jadidlar mustaqil tafakkurni shaxs 

erkinligining eng muhim belgisi sifatida baholadilar. 

Erkinlik masalasi jadidlar tomonidan ma’rifat bilan bevosita bog’landi. 

Savodsiz inson erkin bo’la olmaydi, degan fikr qat’iy ilgari surildi. Bilim shaxsni 

qo’rquv va jaholatdan xalos etadi. Bilimli inson o’z huquqini biladi va uni himoya 

qilishga qodir bo’ladi. SHu bois ta’lim shaxs erkinligini ta’minlovchi asosiy vosita 

sifatida ko’rildi. 

Jadidlar shaxs erkinligini jamiyat manfaatlariga zid qo’ymadilar. Aksincha, 

ular erkinlik ijtimoiy mas’uliyat bilan uyg’un bo’lishi kerakligini ta’kidladilar. Erkin 

shaxs jamiyat oldidagi burchini anglamasa, erkinlik beqarorlikka aylanadi, degan 

ogohlantirish ilgari surildi. SHu sababli jadidlar erkinlikni mas’uliyat bilan 

cheklangan holatda talqin qildilar. 

Ijtimoiy mas’uliyat jadidlar tafakkurida shaxsning jamiyat taqdiriga befarq 

bo’lmasligi bilan bog’landi. Inson faqat o’z manfaatini emas, balki umumiy 

manfaatni ham hisobga olishi kerak edi. Jadidlar befarqlikni jamiyatni yemiruvchi 

asosiy illatlardan biri sifatida baholadilar. Mas’ul shaxs jamiyatdagi adolatsizlikka 

sukut saqlamaydi, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

SHaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat masalasi jadidlar tafakkurida axloqiy 

mezonlar bilan mustahkamlandi. Halollik, vijdon va burch tushunchalari shaxs 

faoliyatining ichki nazoratchisi sifatida ko’rildi. Axloqsiz erkinlik jamiyatni 

tanazzulga olib boradi, degan fikr ilgari surildi. SHu bois jadidlar axloqiy tarbiyani 

erkinlikning ajralmas qismi deb bildilar. 

Huquqiy ong shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyatni uyg’unlashtiruvchi 

muhim omil sifatida talqin qilindi. Jadidlar qonun oldida tenglik shaxs erkinligini 



63 
 

himoya qilishini ta’kidladilar. SHu bilan birga, qonunga amal qilish ijtimoiy 

mas’uliyatning ifodasi sifatida ko’rildi. Qonunni hurmat qilmagan jamiyatda 

erkinlik barqaror bo’la olmaydi, degan qarash ilgari surildi. 

Din masalasida jadidlar shaxs erkinligini diniy qadriyatlarga zid qo’ymadilar. 

Ular dinni shaxsni cheklovchi emas, balki ma’naviy mas’uliyatni kuchaytiruvchi 

omil sifatida talqin qildilar. Din shaxsni vijdonli, adolatli va jamiyatga foydali 

bo’lishga undashi kerak, degan yondashuv ustuvor bo’ldi. Bu qarash erkinlik va 

mas’uliyat o’rtasidagi muvozanatni mustahkamladi. 

Ayollar masalasi shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat doirasida alohida o’rin 

egalladi. Jadidlar ayollarni mustaqil shaxs sifatida ko’rdilar. Ayol erkin bo’lmasa, 

jamiyatning yarmi erkin bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi. Ayollarning ta’lim 

olishi va ijtimoiy hayotda ishtiroki umumiy mas’uliyatni kuchaytiruvchi omil 

sifatida baholandi. 

SHaxs erkinligi jadidlar tafakkurida ijtimoiy faollik bilan bog’landi. Erkin 

shaxs jamiyat hayotida faol ishtirok etishi kerak edi. Fikr bildirish, muammolarni 

ko’tarish va yechim izlash ijtimoiy mas’uliyatning ko’rinishlari sifatida talqin 

qilindi. Jadidlar passiv erkinlikni rad etdilar. 

Madaniyat va san’at ham shaxs erkinligini ifodalovchi vosita sifatida 

baholandi. Adabiyot va teatr orqali shaxsiy fikr va ijtimoiy tanqid ifoda etildi. Bu 

jarayon jamiyatda ochiq muloqotni rivojlantirdi. Ochiq fikr almashuvi erkinlik va 

mas’uliyat uyg’unligini mustahkamladi. 

Jadidlar zo’ravonlikka asoslangan “erkinlik”ni qat’iyan rad etdilar. Ularning 

fikricha, zo’ravonlik shaxsni erkin qilmaydi, balki uni qo’rquv ostida yashashga 

majbur etadi. Haqiqiy erkinlik faqat qonun, ma’rifat va mas’uliyat orqali 

shakllanadi. SHu sababli jadidlar islohotchi va ma’rifiy yo’lni ustun qo’ydilar. 

SHaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat masalasi jadidlar tafakkurida milliy 

taraqqiyot bilan uzviy bog’landi. Millat taqdiri har bir shaxsning ongli tanloviga 

bog’liq, degan qarash ilgari surildi. Mas’ul shaxslar jamiyati barqaror bo’ladi. Bepul 

erkinlik emas, ongli erkinlik taraqqiyotga olib keladi, degan xulosa shakllandi. 

jadidlar tafakkurida shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat bir butun, o’zaro 

to’ldiruvchi tushunchalar sifatida talqin qilindi. Erkinlik ong va bilim bilan 

mustahkamlandi. Mas’uliyat axloq va qonun bilan belgilandi. Jadidlar jamiyatni 

aynan erkin, lekin mas’ul shaxslar orqali yangilash mumkinligini ilmiy va amaliy 

jihatdan asoslashga intildilar. 

Jadidlar tafakkurida huquqiy ongni shakllantirish jamiyatni yangilashning 

muhim sharti sifatida talqin qilindi. Ular huquqiy ongni shaxs va jamiyat o’rtasidagi 

munosabatlarni tartibga soluvchi ichki mezon deb bildilar. Huquqiy ong bo’lmagan 

jamiyatda qonun ishlamaydi. Qonun ishlamagan joyda adolat qaror topmaydi. 



64 
 

An’anaviy jamiyatda huquq ko’pincha tashqi buyruq sifatida qabul qilingan. 

Jadidlar bu holatni tanqid qildilar. Ularning fikricha, huquq tashqi majburiyat emas, 

balki ongli tushuncha bo’lishi kerak edi. Inson qonunga qo’rquvdan emas, anglab 

amal qilishi lozim edi. SHu sababli huquqiy ongni shakllantirish ustuvor vazifa 

sifatida ko’rildi. 

Huquqiy ong jadidlar nazarida shaxsning o’z huquq va burchlarini bilishi 

bilan boshlanadi. Inson o’z huquqini bilmasa, ularni himoya qila olmaydi. O’z 

burchini bilmasa, jamiyat oldidagi mas’uliyatini his qilmaydi. SHu bois huquqiy 

bilim shaxs tarbiyasining ajralmas qismi sifatida talqin qilindi. 

Ma’rifat huquqiy ongni shakllantirishning asosiy vositasi deb baholandi. 

Savodsizlik huquqsizlikka olib keladi, degan qarash jadidlar tafakkurida qat’iy o’rin 

egalladi. Bilim insonni qo’rquvdan xalos etadi. Bilimli inson adolatsizlikni tan 

olmaslikka qodir bo’ladi. SHu sababli ta’lim huquqiy ongning poydevori sifatida 

ko’rildi. 

Jadidlar huquqiy ongni faqat maktab orqali emas, balki jamoatchilik muhitida 

shakllantirish zarurligini ta’kidladilar. Matbuot, adabiyot va teatr huquqiy 

tushunchalarni xalq ongiga singdiruvchi muhim vositalar bo’ldi. Gazeta va 

jurnallarda huquq, adolat va qonuniylik masalalari muhokama qilindi. Bu jarayon 

jamiyatda huquqiy savodxonlikni oshirdi. 

Huquqiy ongni shakllantirish masalasi jadidlar tafakkurida qonun ustuvorligi 

bilan uzviy bog’landi. Qonun shaxsdan yuqori turishi kerak, degan fikr ilgari surildi. 

Hokimiyat ham qonun bilan cheklanishi lozim edi. Bu qarash huquqiy ongni faqat 

shaxsiy emas, balki ijtimoiy hodisa sifatida talqin qilishga olib keldi. 

Jadidlar huquqiy ongni adolat tushunchasisiz tasavvur qilmadilar. Ularning 

fikricha, huquq adolatga xizmat qilmasa, u mazmunini yo’qotadi. SHaxs qonunni 

adolatli deb bilsa, unga ongli ravishda amal qiladi. Adolatsiz qonun esa huquqiy 

ongni yemiradi. SHu sababli huquq va adolat bir butun tushuncha sifatida talqin 

qilindi. 

Huquqiy ongni shakllantirishda axloqiy tarbiya muhim o’rin egalladi. Jadidlar 

qonuniylikni faqat hujjatlar bilan emas, balki vijdon orqali ta’minlash mumkinligini 

angladilar. Halollik, mas’uliyat va burch tushunchalari huquqiy ongning ichki 

tayanchi sifatida ko’rildi. Axloqsiz jamiyatda huquqiy madaniyat bo’lmaydi, degan 

fikr ilgari surildi. 

Din masalasida jadidlar huquqiy ongni diniy qadriyatlarga zid qo’ymadilar. 

Aksincha, ular diniy adolat tushunchalarini huquqiy tartib bilan uyg’unlashtirishga 

harakat qildilar. Din insonni vijdonli bo’lishga undashi kerak edi. Vijdon huquqiy 

ongni mustahkamlovchi omil sifatida baholandi. 

Huquqiy ong masalasi jadidlar tafakkurida fuqarolik mas’uliyati bilan 

chambarchas bog’landi. Fuqaro o’z huquqlarini bilishi bilan birga, jamiyat oldidagi 



65 
 

burchlarini ham anglashga majbur edi. Huquq faqat talab qilish vositasi emas, balki 

mas’uliyat yuklovchi mezon sifatida talqin qilindi. 

Ayollar masalasi huquqiy ong doirasida ham muhim o’rin egalladi. Jadidlar 

ayollarni huquqiy jihatdan savodsiz holda qoldirish jamiyatni zaiflashtirishini 

angladilar. Ayollar huquqiy ongga ega bo’lmasa, oilada va jamiyatda adolat qaror 

topmaydi, degan qarash ilgari surildi. SHu sababli ayollar ta’limi huquqiy ongni 

kengaytirishning muhim yo’nalishi sifatida ko’rildi. 

Huquqiy ongni shakllantirish jadidlar tafakkurida ijtimoiy faollikni oshirish 

bilan ham bog’liq edi. Huquqiy ongli inson passiv bo’lib qolmaydi. U muammolarni 

ko’radi va ularga munosabat bildiradi. Jadidlar sukutni adolatsizlikka sheriklik deb 

baholadilar. SHu sababli huquqiy ong ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi kuch sifatida 

talqin qilindi. 

Jadidlar huquqiy ongni zo’ravonlikka muqobil yo’l sifatida ko’rdilar. 

Muammolarni kuch bilan emas, qonuniy yo’l bilan hal qilish mumkinligiga 

ishondilar. Zo’ravonlik huquqiy ongni yemiradi. Qonuniylik esa jamiyatni barqaror 

qiladi. SHu bois jadidlar islohotchi yo’lni afzal ko’rdilar. 

Huquqiy ong jamiyatda ishonch muhitini shakllantiradi, deb hisoblandi. Inson 

qonun ishlashiga ishonsa, u jamiyatga ishonadi. Ishonch bo’lmagan jamiyatda esa 

parokandalik kuchayadi. Jadidlar huquqiy ongni barqarorlikning muhim sharti 

sifatida baholadilar. 

jadidlar tafakkurida huquqiy ongni shakllantirish jamiyatni yangilashning 

asosiy ichki omili sifatida talqin qilindi. Huquqiy ong ma’rifat, axloq va adolat bilan 

uyg’un holda ko’rildi. Jadidlar jamiyatni kuch bilan emas, ongli va huquqiy 

madaniyatga ega shaxslar orqali o’zgartirish mumkinligini asoslab berdilar. 

Jadidlar tafakkurida inson qadr-qimmati konsepsiyasi jamiyatni yangilash, 

huquqiy ongni shakllantirish va adolatli ijtimoiy tuzum barpo etishning markaziy 

g’oyalaridan biri sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar jamiyat taraqqiyotini davlat yoki 

tuzum bilan emas, balki insonning qadrini anglash va hurmat qilish bilan bog’ladilar. 

Ularning fikricha, inson qadri poymol bo’lgan jamiyatda na adolat, na barqarorlik 

bo’lishi mumkin. 

An’anaviy ijtimoiy qarashlarda inson ko’pincha jamoa yoki hokimiyat oldida 

bo’ysunuvchi unsur sifatida tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tanqid 

qildilar. Ular insonni tug’ma qadr-qimmatga ega bo’lgan shaxs sifatida ko’rdilar. 

Insonning qadri uning mansabi, boyligi yoki kelib chiqishi bilan emas, balki inson 

bo’lgani uchun belgilanishi kerak, degan fikr ilgari surildi. 

Jadidlar nazarida inson qadr-qimmati, avvalo, shaxs sifatida tan olinishi bilan 

bog’liq edi. Insonning fikri, qarashi va tanlovi hurmat qilinishi lozim edi. Insonni 

qo’rquv va zo’ravonlik orqali boshqarish uning qadrini poymol qilish deb baholandi. 



66 
 

SHu sababli jadidlar zo’ravonlikka asoslangan munosabatlarni keskin tanqid 

qildilar. 

Inson qadr-qimmati konsepsiyasi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan uzviy 

bog’landi. Savodsiz inson o’z qadrini anglay olmaydi, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

Bilim insonni kamsitilishdan himoya qiladi. Bilimli shaxs o’z haq-huquqlarini biladi 

va ularni talab qilishga jur’at topadi. SHu bois ta’lim inson qadr-qimmatini 

tiklashning asosiy vositasi sifatida talqin qilindi. 

Jadidlar inson qadrini huquqiy himoyasiz tasavvur qilmadilar. Insonning qadri 

qonun bilan kafolatlanishi kerak edi. Qonun oldida tenglik inson qadrining asosiy 

belgisi sifatida ko’rildi. Kim bo’lishidan qat’i nazar, insonning huquqlari bir xil 

himoyalanishi lozimligi ta’kidlandi. Bu yondashuv jadidlar tafakkurida huquqiy 

davlat g’oyasining shakllanishiga xizmat qildi. 

Inson qadr-qimmati masalasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan 

chambarchas bog’landi. Kamsitish, tengsizlik va zulm inson qadrini toptovchi 

holatlar sifatida baholandi. Jadidlar ijtimoiy tabaqalanish insonlar o’rtasida qadr 

farqi yaratmasligi kerak, degan fikrni ilgari surdilar. Jamiyatdagi har bir inson 

hurmatga loyiq bo’lishi lozim edi. 

Din masalasida jadidlar inson qadr-qimmatini diniy qadriyatlar bilan uyg’un 

holda talqin qildilar. Inson Alloh yaratgan eng mukarram mavjudot sifatida 

baholandi. SHu sababli insonni xo’rlash diniy-axloqiy jihatdan ham qabul qilib 

bo’lmas holat deb hisoblandi. Bu yondashuv inson qadrini jamiyat ongiga 

singdirishda muhim rol o’ynadi. 

Ayollar masalasi inson qadr-qimmati konsepsiyasida alohida o’rin egalladi. 

Jadidlar ayollarni ikkinchi darajali mavjudot sifatida ko’rishni inson qadrini poymol 

qilish deb baholadilar. Ayol ham inson, shaxs va jamiyat a’zosi ekanini ta’kidladilar. 

Ayollar ta’lim olishi va ijtimoiy hayotda ishtirok etishi inson qadrini tan olishning 

muhim ko’rsatkichi sifatida talqin qilindi. 

Inson qadr-qimmati jadidlar tafakkurida mehnat va mas’uliyat bilan ham 

bog’landi. Inson faqat iste’molchi emas, balki jamiyat taraqqiyotiga hissa 

qo’shuvchi subyekt sifatida ko’rildi. Halol mehnat inson qadrini namoyon qiluvchi 

muhim mezon sifatida baholandi. Mehnat qilgan inson hurmatga loyiq, degan qarash 

jadidlar axloqiy konsepsiyasining muhim qismi bo’ldi. 

Jadidlar inson qadrini faqat shaxsiy darajada emas, balki ijtimoiy 

munosabatlar tizimida ta’minlash zarurligini ta’kidladilar. Maktabda, sudda, 

boshqaruvda va jamoatchilikda inson sha’ni hurmat qilinishi kerak edi. Insonni 

xo’rlovchi muhit jamiyatni ichdan yemiradi, degan fikr ilgari surildi. 

Inson qadr-qimmati konsepsiyasi jadidlar tafakkurida fuqarolik ongining 

asosi sifatida ham ko’rildi. Inson o’z qadrini anglagan sari u jamiyat hayotida faol 



67 
 

bo’ladi. O’zini qadrlagan shaxs adolatsizlikka ko’nikmaydi. SHu sababli inson 

qadrini anglash ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi omil sifatida baholandi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar inson qadrini tashqi shior sifatida emas, amaliy 

qadriyat sifatida talqin qildilar. Inson qadrini tan olish ta’lim, qonun, axloq va 

madaniyat orqali hayotga tatbiq etilishi kerak edi. Bu yondashuv jadidchilikni faqat 

g’oyaviy emas, balki amaliy harakatga aylantirdi. 

jadidlar tafakkurida inson qadr-qimmati konsepsiyasi jamiyatni yangilashning 

axloqiy va huquqiy poydevori sifatida shakllandi. Insonni hurmat qilish, uning 

huquqlarini tan olish va qadrini asrash jadidlar uchun taraqqiyotning asosiy mezoni 

bo’ldi. Jadidlar jamiyat kelajagini aynan inson qadriga asoslangan ijtimoiy 

munosabatlar bilan bog’ladilar. 

2.3. Jadidlar qarashlarida diniy islohot va dunyoviylik 

Jadidlar qarashlarida diniy islohot va dunyoviylik bir-biriga zid tushunchalar 

sifatida emas, balki o’zaro uyg’un va to’ldiruvchi yo’nalishlar sifatida talqin qilindi. 

Jadidlar jamiyatni yangilash jarayonida dinni inkor etish yo’lini tanlamadilar. 

Aksincha, ular dini ma’naviy tayanch, dunyoviylikni esa ijtimoiy taraqqiyot vositasi 

deb bildilar. 

An’anaviy qarashlarda din ko’pincha o’zgarmas va tanqid qilinmaydigan 

tizim sifatida tushunilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni qayta ko’rib chiqdilar. 

Ularning fikricha, dinning mohiyati o’zgarmaydi, ammo uni tushunish va talqin 

qilish usullari zamon talablariga moslashishi kerak. SHu bois diniy islohot jadidlar 

uchun dinni zaiflashtirish emas, balki uni asl ruhiga qaytarish demak edi. 

Jadidlar diniy islohotni, avvalo, taqlidchilikdan voz kechish bilan bog’ladilar. 

Ko’r-ko’rona ergashish diniy ongni zaiflashtiradi, deb hisoblandi. Ongli e’tiqod, 

tafakkur va bilim asosidagi din jamiyatni ma’naviy jihatdan kuchaytiradi, degan 

qarash ilgari surildi. Din aql va ilm bilan uyg’un bo’lishi kerak edi. 

Dunyoviylik jadidlar qarashlarida dinga qarshi tushuncha emas edi. U ilm-

fan, ta’lim va ijtimoiy boshqaruvni diniy doiradan ajratish, biroq ularni axloqiy 

qadriyatlardan uzmaslik sifatida talqin qilindi. Jadidlar dunyoviy fanlarni o’rganish 

dinni susaytiradi, degan qarashni rad etdilar. Aksincha, ilm dinga ongli munosabatni 

kuchaytiradi, deb bildilar. 

Ta’lim masalasida diniy va dunyoviylik muvozanati alohida ahamiyat kasb 

etdi. Jadidlar diniy fanlar bilan birga matematika, geografiya, tarix va tabiiy fanlarni 

o’qitishni zarur deb hisobladilar. Bu yondashuv yosh avlodni ham ma’naviy, ham 

ilmiy jihatdan yetuk etib tarbiyalashga qaratilgan edi. 

Jadidlar diniy islohotni axloqiy poklanish bilan bog’ladilar. Din jamiyatda 

adolat, halollik va mas’uliyatni mustahkamlashi kerak edi. Dinni jaholat va 



68 
 

xurofotdan tozalash jadidlar uchun muhim vazifa bo’ldi. Xurofot jamiyat 

taraqqiyotiga to’sqinlik qiluvchi omil sifatida baholandi. 

jadidlar qarashlarida diniy islohot va dunyoviylik o’zaro qarama-qarshi emas, 

balki uyg’un holda jamiyatni yangilashga xizmat qiluvchi yo’nalishlar sifatida 

shakllandi. Din ma’naviy asos bo’lib qoldi, dunyoviylik esa ilmiy va ijtimoiy 

taraqqiyot yo’lini ochdi. Jadidlar aynan shu muvozanat orqali jamiyatni ongli, 

adolatli va barqaror rivojlantirishni maqsad qildilar. 

Jadidlar qarashlarida din va ilm uyg’unligi jamiyatni yangilashning muhim 

g’oyaviy asoslaridan biri sifatida talqin qilindi. Ular din va ilmni bir-biriga qarshi 

qo’ymadilar. Aksincha, bu ikki sohani inson kamoloti va jamiyat taraqqiyoti yo’lida 

o’zaro to’ldiruvchi kuchlar deb bildilar. Jadidlar nazarida din ma’naviy yo’l-yo’riq 

bersa, ilm aqliy taraqqiyot va amaliy rivojlanishni ta’minlaydi. 

An’anaviy qarashlarda ilm ko’pincha diniy doira bilan cheklangan, dunyoviy 

bilimlarga shubha bilan qaralgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tanqid qildilar. 

Ularning fikricha, ilmni cheklash dinni ham zaiflashtiradi. CHunki ongli e’tiqod 

bilimga tayangan holda shakllanadi. Bilimsiz e’tiqod taqlidga aylanadi, taqlid esa 

taraqqiyotga to’sqinlik qiladi. 

Jadidlar dinning asl mohiyati ilmga zid emasligini ta’kidladilar. Din insonni 

fikrlashga, bilishga va anglashga chorlaydi, degan qarash ilgari surildi. SHu sababli 

ilm dinga qarshi emas, balki uni ongli va chuqur anglash vositasi sifatida baholandi. 

Jadidlar dinni jaholat bilan tenglashtirishga qat’iyan qarshi chiqdilar. 

Din va ilm uyg’unligi masalasi jadidlar tafakkurida, avvalo, ta’lim tizimi 

orqali ifoda topdi. Ular ta’lim faqat diniy fanlar bilan cheklanib qolmasligi 

kerakligini ta’kidladilar. Diniy bilimlar bilan bir qatorda matematika, geografiya, 

tarix va tabiiy fanlarni o’rganish zarur deb hisobladilar. Bu yondashuv yosh avlodni 

hayotga tayyorlashga xizmat qilardi. 

Jadidlar ilmni jamiyatni kuchaytiruvchi omil sifatida ko’rdilar. Ilm insonni 

qo’rquvdan xalos etadi. Ilm savol berishga o’rgatadi. Savol beradigan jamiyat esa 

turg’un bo’lib qolmaydi. SHu bois ilm jamiyatni uyg’otuvchi kuch sifatida talqin 

qilindi. Bu qarash dinning ma’naviy vazifasi bilan zid emas edi. 

Din va ilm uyg’unligi jadidlar qarashlarida axloqiy muvozanat bilan 

mustahkamlandi. Ilm axloqsiz bo’lsa, jamiyatga zarar yetkazadi. Din esa axloqiy 

mezonlarni belgilaydi. SHu sababli jadidlar ilmni axloqiy nazoratdan ajratmadilar. 

Din ilmga yo’nalish beradi, ilm esa dinni ongli tushunishga yordam beradi, degan 

qarash ustuvor bo’ldi. 

Jadidlar diniy ta’limdagi sxolastik yondashuvni tanqid qildilar. Yodlashga 

asoslangan ta’lim diniy ongni chuqurlashtirmaydi, deb hisoblandi. Diniy bilimlar 

tafakkur bilan o’zlashtirilishi kerak edi. Din faqat matn emas, balki ma’no ekanligi 

ta’kidlandi. Bu yondashuv din va ilm uyg’unligini ta’minlashga xizmat qildi. 



69 
 

Ilmiy tafakkur jadidlar uchun dunyoviylik belgisi emas, balki hayotiy zarurat 

edi. Ular ilmiy bilimlar yordamida jamiyatdagi muammolarni hal qilish 

mumkinligiga ishondilar. Sog’liqni saqlash, xo’jalik, texnika va boshqaruv 

sohalarida ilmiy yondashuv zarur deb topildi. Bu sohalarda din axloqiy 

yo’naltiruvchi rolni saqlab qoldi. 

Din va ilm uyg’unligi masalasi jadidlar tafakkurida diniy bag’rikenglik bilan 

ham bog’liq bo’ldi. Ilm turli qarashlarni tushunishga yordam beradi. Tushunish esa 

murosani kuchaytiradi. Jadidlar diniy masalalarda zo’ravonlikni rad etdilar. Ilm 

orqali fikrlar xilma-xilligini qabul qilish mumkinligi ta’kidlandi. 

Ayollar ta’limi masalasida ham din va ilm uyg’unligi muhim o’rin tutdi. 

Jadidlar ayollarni ilm olishdan cheklash diniy talab emasligini ko’rsatishga harakat 

qildilar. Ayolning bilimli bo’lishi oilani mustahkamlaydi. Oila mustahkam bo’lsa, 

jamiyat barqaror bo’ladi. Bu yondashuv diniy qadriyatlar bilan zid emas, balki ularni 

mustahkamlovchi omil sifatida talqin qilindi. 

Din va ilm uyg’unligi jadidlar qarashlarida huquqiy va ijtimoiy mas’uliyat 

bilan ham bog’landi. Ilm insonni huquqlarini bilishga o’rgatadi. Din esa bu 

huquqlardan mas’uliyat bilan foydalanishni talab qiladi. SHu bois jadidlar ilm va din 

uyg’unligini shaxs tarbiyasining asosi sifatida ko’rdilar. 

Jadidlar dinni jamiyatni ortga tortuvchi kuch sifatida emas, balki ma’naviy 

islohot manbai sifatida baholadilar. Ilm esa bu islohotni hayotga tatbiq etuvchi vosita 

bo’ldi. Din va ilm o’rtasidagi uyg’unlik jamiyatni ichidan yangilashga xizmat qildi. 

Bu jarayon keskin qarama-qarshiliklarsiz olib borilishi kerakligi ta’kidlandi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar din va ilm uyg’unligini shior sifatida emas, 

amaliy yondashuv sifatida ilgari surdilar. Maktablar, darsliklar, matbuot va tarbiya 

tizimi bu g’oyaga xizmat qildi. Ular jamiyatni zo’ravonlik emas, ongli bilim orqali 

o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. 

jadidlar qarashlarida din va ilm uyg’unligi jamiyat taraqqiyotining muhim 

sharti sifatida shakllandi. Din ma’naviy tayanch bo’lib qoldi. Ilm aqliy va amaliy 

rivojlanishni ta’minladi. Jadidlar bu ikki sohani qarama-qarshi emas, balki bir-birini 

to’ldiruvchi kuchlar sifatida talqin qildilar. Aynan shu uyg’unlik jadidchilik 

mafkurasining barqaror va hayotiy bo’lishini ta’minladi. 

Jadidlar qarashlarida diniy ta’limni yangilash zarurati jamiyatni ma’naviy va 

intellektual jihatdan rivojlantirish bilan bevosita bog’liq masala sifatida ko’rildi. 

Ular diniy ta’limni inkor etmadilar, balki uning mazmuni, uslubi va maqsadini 

zamon talablariga moslashtirish lozim, degan fikrni ilgari surdilar. Jadidlar nazarida 

jamiyat taraqqiyoti diniy ta’limning eskicha shaklda qolib ketishi bilan to’xtab 

qolayotgan edi. 

An’anaviy diniy ta’lim ko’pincha yodlash va takrorlashga asoslangan edi. 

Talabalardan matnni tushunishdan ko’ra, uni yodlab olish talab qilinar edi. Jadidlar 



70 
 

bu yondashuvni tanqid qildilar. Ularning fikricha, bunday ta’lim tafakkurni 

rivojlantirmaydi, balki diniy ongni toraytiradi. Din ong bilan qabul qilinmasa, u 

jamiyatni yetaklovchi kuchga aylana olmaydi. 

Jadidlar diniy ta’limning asosiy muammolaridan biri sifatida taqlidchilikni 

ko’rsatdilar. Ko’r-ko’rona ergashish diniy bilimni chuqurlashtirmaydi, balki uni 

shaklga aylantirib qo’yadi, deb hisoblandi. Ongli e’tiqod esa savol berish, tushunish 

va xulosa chiqarishni talab qiladi. SHu sababli diniy ta’lim tafakkurga asoslanishi 

kerakligi ta’kidlandi. 

Diniy ta’limni yangilash jadidlar nazarida dinning mohiyatini o’zgartirish 

emas edi. Aksincha, bu jarayon dinni asl ma’naviy vazifasiga qaytarish sifatida 

talqin qilindi. Din insonni axloqiy poklanishga, adolatga va mas’uliyatga chaqirishi 

kerak edi. Eskicha ta’lim esa bu vazifani to’liq bajara olmayotgani qayd etildi. 

Jadidlar diniy ta’limni ilm-fan bilan uyg’unlashtirish zarurligini ilgari 

surdilar. Diniy fanlar bilan bir qatorda dunyoviy fanlarni o’rganish diniy ongni 

zaiflashtirmaydi, balki mustahkamlaydi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Dunyoviy 

bilimlar hayotni tushunishga yordam beradi, din esa bu bilimlardan qanday 

foydalanishni axloqiy jihatdan yo’naltiradi. 

Diniy ta’limni yangilash masalasi, avvalo, ta’lim uslubini o’zgartirish bilan 

bog’landi. Jadidlar tushunishga asoslangan o’qitish usullarini ilgari surdilar. Savol-

javob, muhokama va izoh orqali o’qitish diniy bilimni chuqurlashtiradi, deb 

hisoblandi. Bu yondashuv talabalarda mustaqil fikrlashni rivojlantirishga xizmat 

qilardi. 

Jadidlar diniy ta’limda ona tilining ahamiyatiga ham e’tibor qaratdilar. 

Murakkab va tushunarsiz tilda berilgan diniy bilim keng xalq ommasiga yetib 

bormaydi, deb hisoblandi. Diniy bilim xalq tushunadigan tilda bayon etilishi kerak 

edi. Bu yondashuv diniy ta’limni jamiyat hayotiga yaqinlashtirishga xizmat qildi. 

Diniy ta’limni yangilash zarurati jadidlar tafakkurida ijtimoiy mas’uliyat bilan 

bog’landi. Diniy bilimga ega shaxs jamiyat muammolariga befarq bo’lmasligi kerak 

edi. Din faqat ibodat bilan cheklanib qolmasdan, ijtimoiy adolat, halollik va vijdon 

masalalarini ham qamrab olishi lozimligi ta’kidlandi. Eskicha ta’lim esa bu jihatlarni 

yetarli darajada yoritmas edi. 

Jadidlar diniy ta’limni yangilash orqali xurofot va jaholatga qarshi kurashishni 

maqsad qildilar. Xurofot diniy bilim bilan emas, savodsizlik bilan bog’liq, degan 

fikr ilgari surildi. To’g’ri va ongli diniy ta’lim jamiyatni xurofotdan tozalaydi, deb 

hisoblandi. SHu bois diniy ta’lim ma’rifiy vazifani ham bajarishi kerak edi. 

Ayollar masalasi diniy ta’limni yangilash doirasida alohida ahamiyat kasb 

etdi. Jadidlar ayollarni diniy bilimdan cheklashni diniy talab deb bilmadilar. 

Aksincha, ayollarning bilimli bo’lishi oilaviy va jamiyat axloqini mustahkamlaydi, 



71 
 

degan qarash ilgari surildi. Diniy ta’lim ayollar uchun ham ochiq bo’lishi zarurligi 

ta’kidlandi. 

Diniy ta’limni yangilash jadidlar nazarida zo’ravonliksiz islohot yo’li bilan 

amalga oshirilishi kerak edi. Ular diniy sohada keskin qarama-qarshiliklar jamiyatni 

bo’linishga olib kelishini angladilar. SHu sababli yangilanish muloqot, tushuntirish 

va ta’lim orqali olib borilishi lozim deb topildi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar diniy ta’limni yangilashni tashqi bosim ostida 

emas, ichki ehtiyoj sifatida ko’rdilar. Jamiyat o’zgargan sari ta’lim ham o’zgarishi 

tabiiy jarayon sifatida talqin qilindi. Diniy ta’lim jamiyatdan uzilib qolmasligi kerak 

edi. 

jadidlar qarashlarida diniy ta’limni yangilash zarurati dinning jamiyatdagi 

ma’naviy rolini kuchaytirish, ongli e’tiqodni shakllantirish va taraqqiyotga yo’l 

ochish bilan bog’liq bo’ldi. Jadidlar diniy ta’limni inkor etmadilar, balki uni ilm, 

tafakkur va axloq bilan boyitish orqali jamiyatni yangilashga intildilar. 

Jadidlar tafakkurida dunyoqarashdagi muvozanat tamoyillari jamiyatni 

barqaror va izchil rivojlantirishning muhim sharti sifatida talqin qilindi. Ular 

keskinlik, inkor yoki bir yoqlama yondashuv jamiyatni inqirozga olib kelishini 

angladilar. SHu sababli jadidlar dunyoqarashda muvozanatni saqlashni ongli 

taraqqiyotning asosiy mezoni deb bildilar. 

Muvozanat tamoyili, avvalo, an’ana va yangilik o’rtasidagi uyg’unlikda 

namoyon bo’ldi. Jadidlar an’anani butunlay inkor etmadilar. Aksincha, ular an’anani 

tarixiy tajriba va ma’naviy meros sifatida qadrladilar. SHu bilan birga, an’ana zamon 

talablariga javob bermasa, uni yangilash zarurligini ta’kidladilar. Bu yondashuv 

jamiyatni ildizidan uzmasdan yangilash imkonini berdi. 

Jadidlar dunyoqarashida din va dunyoviylik o’rtasidagi muvozanat alohida 

o’rin egalladi. Din ma’naviy tayanch sifatida saqlab qolindi. Dunyoviylik esa ilm-

fan, ta’lim va ijtimoiy boshqaruvda zarur vosita sifatida talqin qilindi. Jadidlar bu 

ikki yo’nalishni qarama-qarshi qo’ymadilar. Ular din axloqiy mezon bersa, 

dunyoviy bilim hayotiy muammolarni hal qilishga xizmat qiladi, degan qarashni 

ilgari surdilar. 

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyili aql va e’tiqod o’rtasidagi uyg’unlikda 

ham ifoda topdi. Jadidlar aqlni e’tiqodga zid kuch sifatida emas, balki uni chuqurroq 

anglash vositasi deb bildilar. Ko’r-ko’rona ishonch emas, ongli e’tiqod ustuvor 

qo’yildi. Aql bilan mustahkamlanmagan e’tiqod zaif bo’ladi, degan fikr jadidlar 

tafakkurida muhim o’rin egalladi. 

Jadidlar muvozanatni erkinlik va mas’uliyat o’rtasida ham saqlash zarurligini 

ta’kidladilar. Erkinlik mas’uliyatsiz bo’lsa, tartibsizlikka olib keladi. Mas’uliyat 

erkinliksiz bo’lsa, bo’ysunishga aylanadi. SHu sababli jadidlar erkinlikni qonun, 



72 
 

axloq va jamiyat manfaatlari bilan uyg’un holda talqin qildilar. Bu yondashuv shaxs 

va jamiyat o’rtasidagi muvozanatni ta’minlashga xizmat qildi. 

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyili milliylik va umuminsoniylik 

uyg’unligida ham namoyon bo’ldi. Jadidlar milliy qadriyatlarni saqlashni muhim 

deb bildilar. Biroq ular milliylikni yopiq va mutaassib holatda tasavvur qilmadilar. 

Milliy madaniyat boshqa xalqlarning tajribasidan o’rganishi, umumiy insoniy 

taraqqiyotga qo’shilishi kerak edi. Bu yondashuv jadidchilikning ochiq 

dunyoqarashga ega ekanini ko’rsatdi. 

Jadidlar tafakkurida muvozanat islohot va barqarorlik o’rtasida ham 

saqlanishi kerak edi. Ular keskin va zo’ravon islohotlar jamiyatni parchalashini 

angladilar. SHu sababli islohotlar bosqichma-bosqich, ongli va tushuntirish asosida 

olib borilishi lozim deb hisobladilar. Barqarorlik taraqqiyotga to’sqinlik qilmasligi, 

islohot esa beqarorlikka olib kelmasligi kerak edi. 

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyili ilm va axloq o’rtasidagi uyg’unlikda 

ham ifoda topdi. Ilm jamiyatni kuchaytiradi, biroq axloqsiz ilm zarar yetkazishi 

mumkin, degan fikr ilgari surildi. SHu sababli jadidlar ilmni axloqiy mas’uliyat bilan 

bog’ladilar. Axloq ilmga yo’nalish beradi, ilm esa axloqni ongli tanlovga aylantiradi. 

Jadidlar muvozanatni jamiyat va shaxs munosabatlarida ham muhim deb 

bildilar. SHaxs jamiyatdan uzilib qolmasligi, jamiyat esa shaxsni bostirib 

qo’ymasligi kerak edi. SHaxs erkinligi jamiyat manfaatlariga xizmat qilganda 

haqiqiy qiymat kasb etadi, degan qarash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatda 

sog’lom muvozanatni saqlashga xizmat qildi. 

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyili ta’lim tizimida ham asosiy yo’nalish 

sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar ta’limda diniy va dunyoviy fanlarning uyg’unligini 

ta’minlashga intildilar. Yodlashga asoslangan ta’lim o’rniga tushunish va fikrlashga 

asoslangan yondashuv taklif qilindi. Bu muvozanatli ta’lim shaxsni har tomonlama 

rivojlantirishga xizmat qildi. 

Jadidlar tafakkurida muvozanat bahs va murosa o’rtasidagi nisbatda ham 

muhim edi. Ular bahsni rivojlanish vositasi sifatida ko’rdilar. Biroq bahs adovatga 

aylanmasligi kerak edi. Murosa jamiyatni birlashtiruvchi kuch sifatida baholandi. 

Turli qarashlar murosada uyg’unlashganda jamiyat barqaror rivojlanadi, degan 

qarash ilgari surildi. 

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyillari jadidlar nazarida ijtimoiy ongni 

yetuklashtirishga xizmat qildi. Muvozanatli dunyoqarash jamiyatni keskinlikdan, 

mutaassiblikdan va parokandalikdan himoya qiladi. Jadidlar aynan shu yo’l bilan 

jamiyatni ichidan yangilash mumkinligiga ishondilar. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar muvozanatni sustlik yoki ikkilanma holat 

sifatida emas, ongli tanlov va mas’uliyatli yondashuv sifatida talqin qildilar. 

Muvozanat taraqqiyotdan voz kechish emas, balki uni barqaror qilish vositasi edi. 



73 
 

jadidlar qarashlarida dunyoqarashdagi muvozanat tamoyillari jamiyatni 

barqaror, adolatli va ongli rivojlantirishning muhim asosi bo’ldi. An’ana va yangilik, 

din va ilm, erkinlik va mas’uliyat, milliylik va umuminsoniylik uyg’unligi 

jadidchilik mafkurasining yetukligini namoyon etdi. Jadidlar aynan muvozanat 

orqali jamiyatni zo’ravonliksiz, ongli va izchil tarzda yangilash mumkinligini 

ko’rsatdilar. 

Jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik va taraqqiyot bir-birini to’ldiruvchi 

tushunchalar sifatida talqin qilindi. Ular tengliksiz taraqqiyot barqaror bo’lmasligini, 

taraqqiyotsiz tenglik esa mazmunsiz qolishini angladilar. SHu bois jadidlar ijtimoiy 

adolatni jamiyatni yangilashning asosiy sharti deb bildilar. 

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy tabaqalanish chuqur edi. Imtiyozlar tor doira 

bilan cheklangan, keng qatlamlar esa chetda qolgan edi. Jadidlar bu holatni tanqid 

qildilar. Ularning fikricha, jamiyat imkoniyatlarni teng taqsimlamasa, iqtidor va 

mehnat samara bermaydi. Tenglik — teng natija emas, teng imkoniyat demak edi. 

Jadidlar ijtimoiy tenglikni, avvalo, ta’limga teng kirish bilan bog’ladilar. 

Ta’lim jamiyatdagi ijtimoiy devorlarni yemiruvchi kuch sifatida baholandi. Savod 

va bilim insonni kelib chiqishidan qat’i nazar yuksaltiradi. SHu sababli yangi usul 

maktablari tenglik g’oyasining amaliy ifodasiga aylandi. 

Taraqqiyot masalasida jadidlar ma’rifiy yo’lni ustun qo’ydilar. Ular 

zo’ravonlik yoki majburlash orqali tenglik yaratish mumkin emasligini angladilar. 

Ongli o’zgarishlar barqaror natija beradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Jamiyatni 

ichidan yangilash, avvalo, fikrni o’zgartirishdan boshlanishi kerak edi. 

Ijtimoiy tenglik jadidlar tafakkurida huquqiy adolat bilan chambarchas 

bog’landi. Qonun oldida tenglik jamiyatda ishonchni mustahkamlaydi. Agar qonun 

tanlab ishlasa, tenglik soxta bo’ladi. Jadidlar huquqiy tartibni ijtimoiy taraqqiyotning 

poydevori sifatida ko’rdilar. 

Jadidlar iqtisodiy tenglikni mutlaq tenglashtirish sifatida tushunmadilar. Ular 

mehnat va imkoniyat uyg’unligini muhim deb bildilar. Halol mehnat qilgan 

insonning mehnati qadrlanishi kerak edi. SHu bilan birga, kambag’allikni taqdir deb 

qabul qilish keskin tanqid qilindi. Kambag’allikni yengish ilm, mehnat va tashabbus 

orqali mumkin, degan qarash ilgari surildi. 

Ijtimoiy tenglik masalasida jadidlar ayollar mavqeiga alohida e’tibor 

qaratdilar. Ayollarni cheklash jamiyatning yarmisini cheklash bilan barobar, deb 

baholandi. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi taraqqiyotning muhim sharti sifatida 

ko’rildi. Ayol ongli bo’lsa, oila va jamiyat barqaror bo’ladi. 

Jadidlar tenglikni diniy qadriyatlarga zid qo’ymadilar. Aksincha, ular adolat 

va tenglikni ma’naviy burch sifatida talqin qildilar. Din jamiyatda kamsitishni 

oqlamasligi kerak edi. Inson qadrini hurmat qilish ijtimoiy tenglikning axloqiy asosi 

bo’ldi. 



74 
 

Taraqqiyot jadidlar nazarida faqat iqtisodiy o’sish emas edi. U madaniy va 

ma’naviy yuksalishni ham o’z ichiga oldi. Madaniyat rivojlanmasa, tenglik 

mustahkamlanmaydi. Adabiyot, teatr va matbuot orqali tenglik g’oyasi jamiyat 

ongiga singdirildi. 

Ijtimoiy tenglik va taraqqiyot masalalarida jadidlar milliy birlikni muhim omil 

sifatida ko’rdilar. Parokandalik tenglikni yemiradi. Umumiy maqsadlar atrofida 

birlashgan jamiyat tezroq rivojlanadi. SHu sababli jadidlar ijtimoiy murosani targ’ib 

qildilar. 

Jadidlar ijtimoiy tenglikni davlatning yagona vazifasi sifatida ko’rmadilar. 

Ular fuqarolik faolligini muhim deb bildilar. Jamiyat a’zolari o’z huquqlarini bilishi 

va talab qilishi kerak edi. Passivlik tengsizlikni kuchaytiradi, degan ogohlantirish 

berildi. 

Taraqqiyot jarayonida jadidlar bosqichma-bosqichlik tamoyilini himoya 

qildilar. Keskin o’zgarishlar beqarorlik keltiradi. Izchil islohotlar esa tenglikni 

mustahkamlaydi. Bu yondashuv jamiyatda ijtimoiy ziddiyatlarni kamaytirishga 

xizmat qildi. 

Ijtimoiy tenglik masalasi jadidlar tafakkurida shaxs qadr-qimmati bilan 

bog’landi. Inson qadrini tan olmagan jamiyatda tenglik bo’lmaydi. Har bir shaxs 

hurmatga loyiq, degan qarash tenglikning markazida turdi. Bu yondashuv ijtimoiy 

munosabatlarni insonparvarlashtirdi. 

Jadidlar taraqqiyotda ochiqlikni muhim deb bildilar. Boshqa jamiyatlar 

tajribasini o’rganish tenglikni kuchaytiradi. Yopiq jamiyatda tenglik shior bo’lib 

qoladi. Ochiq fikr va muloqot esa adolatli qarorlar qabul qilishga yordam beradi. 

jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik va taraqqiyot o’zaro bog’liq va ajralmas 

jarayonlar sifatida talqin qilindi. Tenglik ta’lim, huquqiy adolat, ma’naviyat va 

fuqarolik faolligi orqali ta’minlanishi kerak edi. Taraqqiyot esa ongli, izchil va 

insonparvar yo’l bilan amalga oshirilishi lozim deb qaraldi. Jadidlar aynan shu 

yondashuv orqali jamiyatni barqaror va adolatli rivojlantirish mumkinligini asoslab 

berdilar. 

Jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar jamiyat 

taraqqiyotining asosiy sharti sifatida talqin qilindi. Ular adolatsiz jamiyat barqaror 

rivojlana olmasligini chuqur angladilar. Jadidlar uchun ijtimoiy adolat faqat axloqiy 

talab emas, balki jamiyatni ichidan mustahkamlovchi amaliy ijtimoiy mexanizm edi. 

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy imkoniyatlar teng taqsimlanmagan edi. Ta’lim, 

mansab va iqtisodiy resurslarga kirish tor doira bilan cheklangan, keng xalq 

qatlamlari esa chetda qolgan edi. Jadidlar bu holatni keskin tanqid qildilar. Ularning 

fikricha, jamiyatda iqtidor va mehnat emas, kelib chiqish hal qiluvchi omil bo’lsa, 

adolat yo’qoladi va taraqqiyot sekinlashadi. 



75 
 

Jadidlar ijtimoiy adolatni teng imkoniyatlar tushunchasi orqali izohlashga 

harakat qildilar. Tenglik hammaning bir xil bo’lishi emas, balki har kimga o’z 

qobiliyatini namoyon etish uchun sharoit yaratish demak edi. SHu sababli jadidlar 

ijtimoiy tenglikni tabiiy farqlarni inkor etish emas, balki adolatli imkoniyatlar tizimi 

sifatida talqin qildilar. 

Ta’lim jadidlar nazarida teng imkoniyatlarning eng muhim manbai edi. 

Savodli va bilimli inson o’z hayotini o’zgartira oladi. SHu bois jadidlar ta’limni 

ijtimoiy adolatning asosiy vositasi sifatida ko’rdilar. Yangi usul maktablari aynan 

teng imkoniyatlar g’oyasiga xizmat qildi. Bu maktablarda bilim kelib chiqishga 

qarab emas, intilish va mehnatga qarab berilishi kerak edi. 

Ijtimoiy adolat masalasi jadidlar tafakkurida huquqiy tenglik bilan uzviy 

bog’landi. Qonun oldida hamma teng bo’lmasa, teng imkoniyatlar faqat shior bo’lib 

qoladi, deb hisoblandi. Jadidlar adolatli qonun jamiyatda ishonchni kuchaytirishini 

ta’kidladilar. Qonun tanlab ishlaydigan jamiyatda tenglik bo’lishi mumkin emas edi. 

Jadidlar iqtisodiy tengsizlikni ham ijtimoiy adolat nuqtayi nazaridan 

baholadilar. Ular boylik va kambag’allikni mutlaq tenglashtirish tarafdori 

bo’lmadilar. Biroq qashshoqlikni taqdir sifatida qabul qilishni qat’iyan rad etdilar. 

Har bir inson mehnat qilish, kasb o’rganish va o’z hayotini yaxshilash imkoniyatiga 

ega bo’lishi kerak edi. 

Ijtimoiy adolat jadidlar tafakkurida mehnat qadri bilan chambarchas 

bog’landi. Halol mehnat jamiyatda hurmat topishi lozim edi. Mehnat qilgan 

insonning haqqi kamsitilmasligi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv teng 

imkoniyatlarni amalda ta’minlashga qaratilgan edi. 

Ayollar masalasi ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar doirasida alohida o’rin 

egalladi. Jadidlar ayollarni jamiyatdan chetlatish adolatga zid ekanini ko’rsatdilar. 

Ayollar ta’lim olish va ijtimoiy hayotda ishtirok etish imkoniyatiga ega bo’lmasa, 

jamiyat to’liq rivojlana olmaydi, degan qarash ilgari surildi. Ayol imkoniyatlarini 

cheklash ijtimoiy adolatsizlikning eng og’ir ko’rinishlaridan biri sifatida baholandi. 

Ijtimoiy adolat masalasi jadidlar uchun axloqiy mezon ham edi. Adolat faqat 

qonun bilan emas, balki vijdon bilan ham ta’minlanishi kerak edi. Halollik, insoflilik 

va mas’uliyat ijtimoiy munosabatlarning ichki tayanchi sifatida ko’rildi. Axloqsiz 

jamiyatda teng imkoniyatlar uzoq yashamaydi, degan fikr ilgari surildi. 

Jadidlar ijtimoiy adolatni zo’ravonlik orqali emas, ma’rifiy yo’l bilan amalga 

oshirish mumkinligiga ishondilar. Ular keskin qarama-qarshiliklar jamiyatni 

bo’linishga olib kelishini angladilar. SHu sababli teng imkoniyatlarni bosqichma-

bosqich, ongni o’zgartirish orqali joriy etish tarafdori bo’ldilar. 

Ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar jadidlar tafakkurida fuqarolik faolligi 

bilan ham bog’landi. Fuqaro o’z huquqini bilmasa va talab qilmasa, adolat qaror 



76 
 

topmaydi. Jadidlar passivlikni tengsizlikni mustahkamlovchi omil sifatida 

baholadilar. Ongli va faol fuqaro ijtimoiy adolatning asosiy tayanchi deb ko’rildi. 

Milliy birlik ham ijtimoiy adolatni ta’minlashda muhim omil sifatida 

baholandi. Jamiyat ichida bo’linish kuchaysa, teng imkoniyatlar yo’qoladi. Umumiy 

maqsad va hamjihatlik ijtimoiy adolatni mustahkamlovchi kuch sifatida talqin 

qilindi. 

Jadidlar ijtimoiy adolatni tashqi ko’rinish emas, real hayotiy holat sifatida 

qarashga chaqirdilar. SHiorlar emas, amaliy o’zgarishlar muhim edi. Maktab, sud, 

boshqaruv va jamoatchilikda adolatli munosabat shakllanmasa, teng imkoniyatlar 

faqat so’zda qoladi. 

jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar jamiyatni 

yangilashning asosiy shartlaridan biri sifatida shakllandi. Ta’lim, huquqiy tenglik, 

mehnat qadri va fuqarolik faolligi bu g’oyaning asosiy tayanchlari bo’ldi. Jadidlar 

adolatni zo’ravonlik emas, ong, bilim va mas’uliyat orqali ta’minlash mumkinligini 

chuqur asoslab berdilar. 

Jadidlar tafakkurida mehnat va bilim orqali taraqqiyot jamiyatni 

yangilashning eng ishonchli va barqaror yo’li sifatida talqin qilindi. Ular 

taraqqiyotni tasodif yoki zo’ravonlik natijasi deb emas, balki ongli mehnat va tizimli 

bilim mahsuli deb bildilar. Jamiyatni ko’tarish uchun avvalo insonni tarbiyalash 

zarur, degan qarash jadidchilik mafkurasining asosiy ustunlaridan biri bo’ldi. 

An’anaviy jamiyatda mehnat ko’pincha past baholangan, bilim esa tor doirada 

qolgan edi. Jadidlar bu holatni tanqid qildilar. Ularning fikricha, mehnat 

qadrlanmagan jamiyatda taraqqiyot bo’lmaydi. Bilim esa faqat tanlanganlar uchun 

emas, balki butun jamiyat uchun ochiq bo’lishi kerak edi. SHu sababli mehnat va 

bilim bir-birini to’ldiruvchi kuchlar sifatida talqin qilindi. 

Mehnat jadidlar nazarida faqat jismoniy faoliyat emas edi. U intellektual 

mehnatni ham o’z ichiga olardi. O’qish, o’rganish, o’qitish va ijod qilish ham 

mehnatning muhim shakllari sifatida baholandi. Jadidlar mehnatni inson qadr-

qimmatini namoyon etuvchi asosiy mezon deb bildilar. Halol mehnat jamiyatda 

hurmat topishi lozim edi. 

Bilim masalasi jadidlar tafakkurida markaziy o’rin egalladi. Bilimsiz mehnat 

samarasiz bo’ladi, degan qarash ilgari surildi. SHu bois bilim mehnatga yo’nalish 

beruvchi kuch sifatida talqin qilindi. Jadidlar bilimni hayotdan uzilgan nazariya 

emas, balki amaliy foyda beruvchi vosita sifatida ko’rdilar. 

Ta’lim tizimi mehnat va bilim orqali taraqqiyot g’oyasining asosiy maydoni 

bo’ldi. Jadidlar yodlashga asoslangan ta’limni tanqid qildilar. Ularning fikricha, 

bunday ta’lim hayotga tayyorlamaydi. Tushunishga, fikrlashga va muammoni hal 

qilishga o’rgatuvchi ta’limgina jamiyatni rivojlantira oladi. Yangi usul maktablari 

aynan shu maqsadga xizmat qildi. 



77 
 

Jadidlar bilimni kasb va hunar bilan bog’lash zarurligini ta’kidladilar. Bilim 

faqat kitob bilan cheklanib qolmasligi kerak edi. Kasb o’rganish, hunar egallash 

jamiyatda iqtisodiy mustaqillikni kuchaytiradi, deb hisoblandi. Mehnatga tayyor va 

bilimli inson jamiyatga foyda keltiradi. Bu yondashuv taraqqiyotni real hayot bilan 

bog’ladi. 

Mehnat va bilim orqali taraqqiyot g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik 

bilan ham uzviy bog’landi. Bilim va mehnat orqali inson kelib chiqishidan qat’i 

nazar o’z o’rnini topa oladi, degan qarash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatda 

adolatli imkoniyatlar yaratishga xizmat qildi. 

Jadidlar mehnatni dangasalik va boqimandalikka qarshi qo’ydilar. Jamiyatda 

tayyor narsaga ko’nikish taraqqiyotning eng katta dushmani sifatida baholandi. 

Inson o’z mehnati bilan yashashi, jamiyatga foyda keltirishi kerak edi. Bu qarash 

axloqiy tarbiya bilan mustahkamlandi. 

Bilim orqali taraqqiyot jadidlar uchun milliy yuksalish vositasi ham edi. 

Bilimli millat boshqalarga qaram bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi. Jaholat 

mustamlakachilikni kuchaytiradi, bilim esa mustaqil fikrni shakllantiradi. SHu 

sababli jadidlar bilimni milliy ozodlikning ma’naviy asosi sifatida ko’rdilar. 

Ayollar masalasi mehnat va bilim orqali taraqqiyot doirasida muhim o’rin 

egalladi. Jadidlar ayollarning bilimli bo’lishi jamiyat mehnat salohiyatini ikki 

baravar oshiradi, deb hisobladilar. Ayol faqat uy bilan cheklanib qolmasligi, balki 

bilim va mehnat orqali jamiyat taraqqiyotida ishtirok etishi kerak edi. Bu yondashuv 

taraqqiyotni umumiy jarayonga aylantirdi. 

Mehnat va bilim g’oyasi jadidlar tafakkurida axloqiy mas’uliyat bilan 

bog’landi. Bilim yolg’iz manfaat uchun emas, jamiyat foydasi uchun ishlatilishi 

kerak edi. Mehnat halol bo’lishi, bilim esa mas’uliyat bilan qo’llanilishi lozimligi 

ta’kidlandi. Axloqsiz bilim taraqqiyot emas, zarar keltiradi, degan ogohlantirish 

ilgari surildi. 

Jadidlar taraqqiyotni tezkor sakrash emas, izchil rivojlanish sifatida 

tushundilar. Mehnat va bilim vaqt talab qiladi. Sabrsizlik beqarorlikka olib keladi. 

SHu bois jadidlar sabr, intizom va mehnatsevarlikni taraqqiyotning asosiy shartlari 

sifatida ko’rdilar. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar mehnat va bilimni shior darajasida 

qoldirmadilar. Ular bu g’oyani maktablar, darsliklar, matbuot va jamoatchilik 

faoliyati orqali amalda targ’ib qildilar. Taraqqiyot kundalik mehnatdan boshlanishi 

kerakligi ta’kidlandi. 

jadidlar tafakkurida mehnat va bilim orqali taraqqiyot jamiyatni barqaror, 

adolatli va mustaqil rivojlantirishning asosiy yo’li sifatida shakllandi. Mehnat 

insonni kamolga yetkazdi. Bilim esa mehnatni samarali qildi. Jadidlar aynan shu 



78 
 

uyg’unlik orqali millatni uyg’otish va taraqqiyotga yetaklash mumkinligini chuqur 

asoslab berdilar. 

Jadidlar tafakkurida ma’rifat jamiyat rivojining asosiy harakatlantiruvchi 

kuchi sifatida qaraldi. Ular taraqqiyotning ildizi moddiy boylikda emas, balki ongli 

va bilimli insonda ekanini ta’kidladilar. Ma’rifat jamiyatni ichidan o’zgartiradi. SHu 

bois jadidlar uchun ma’rifat siyosiy shior emas, balki amaliy strategiya edi. 

An’anaviy jamiyatda savodsizlik keng tarqalgan edi. Bu holat ijtimoiy 

befarqlikni kuchaytirar, adolatsizlikni mustahkamlardi. Jadidlar savodsizlikni 

taraqqiyotning eng katta to’sig’i deb bildilar. Ularning fikricha, ma’rifat yo’q joyda 

huquqiy ong ham, ijtimoiy mas’uliyat ham shakllanmaydi. Jamiyat ongli bo’lmasa, 

islohotlar samara bermaydi. 

Ma’rifat jadidlar nazarida fikrlashni o’rgatuvchi jarayon edi. Ular yodlashga 

asoslangan ta’limni tanqid qildilar. Tushunish, tahlil va xulosa chiqarish muhim deb 

topildi. Fikr yurita oladigan shaxs jamiyat muammolarini ko’ra oladi. Muammoni 

ko’rgan inson yechim izlaydi. SHu tariqa ma’rifat ijtimoiy faollikni uyg’otadi. 

Jadidlar ma’rifatni jamiyatdagi ijtimoiy tenglikni ta’minlovchi vosita sifatida 

ko’rdilar. Bilim kelib chiqishga bog’liq bo’lmasligi kerak edi. Ta’limga teng kirish 

jamiyatda adolatli imkoniyatlar yaratadi. Bilimli inson o’z mehnati bilan o’rnini topa 

oladi. Bu yondashuv ijtimoiy devorlarni yemiradi. 

Ma’rifat va huquqiy ong o’rtasidagi bog’liqlik jadidlar uchun muhim edi. 

Bilimsiz fuqaro huquqini bilmaydi. Huquqini bilmagan inson esa uni himoya qila 

olmaydi. Jadidlar ma’rifatni qonuniylikning poydevori deb bildilar. Qonun ishlashi 

uchun avvalo uni anglaydigan jamiyat bo’lishi kerak edi. 

Ma’rifat jamiyatda axloqiy yuksalishni ham ta’minlaydi. Jadidlar bilimni 

axloqdan ajratmadilar. Bilim mas’uliyat bilan qo’llanilmasa, jamiyatga zarar 

yetkazadi. SHu bois ma’rifat vijdon, halollik va burch bilan uyg’un holda talqin 

qilindi. Axloqli bilim jamiyatni barqaror qiladi. 

Jadidlar ma’rifatni milliy uyg’onish bilan bog’ladilar. Bilimli millat o’zligini 

anglaydi. O’z tarixini, tilini va madaniyatini qadrlaydi. Ma’rifat milliy g’ururni 

uyg’otadi. Bu g’urur boshqalarni inkor etish emas, o’zini anglash orqali taraqqiyotga 

intilishdir. SHu sababli ma’rifat milliy birlikni mustahkamladi. 

Ta’lim tizimi jadidlar uchun ma’rifatning asosiy maydoni bo’ldi. Ular 

maktabni jamiyatni yangilovchi muassasa sifatida ko’rdilar. Maktab faqat bilim 

beruvchi emas, balki fuqaroni tarbiyalovchi maskan bo’lishi kerak edi. O’qituvchi 

esa jamiyatni uyg’otuvchi shaxs sifatida baholandi. 

Ma’rifatning jamiyat rivojidagi roli iqtisodiy taraqqiyot bilan ham bog’landi. 

Bilimli kadrlar mehnat unumdorligini oshiradi. Kasb-hunar va ilm uyg’unligi ishlab 

chiqarishni rivojlantiradi. Jadidlar ilmiy yondashuvsiz xo’jalik rivojlanmasligini 

ta’kidladilar. Ma’rifat iqtisodiy mustaqillikning sharti sifatida ko’rildi. 



79 
 

Ayollar masalasida jadidlar ma’rifatni hal qiluvchi omil deb bildilar. Ayollar 

savodsiz bo’lsa, jamiyatning yarmi faol bo’lmaydi. Bilimli ayol sog’lom oila va 

ongli avlodni tarbiyalaydi. SHu bois ayollar ta’limi jamiyat rivojining zarur sharti 

sifatida talqin qilindi. 

Ma’rifat jadidlar tafakkurida zo’ravonliksiz islohotning asosiy vositasi edi. 

Ular jamiyatni kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. 

Ma’rifat qarama-qarshilikni kamaytiradi. Muloqotni kuchaytiradi. Murosani 

ta’minlaydi. Bu jarayon barqaror natija beradi. 

Matbuot va adabiyot ma’rifatni keng qatlamlarga yoydi. Jadidlar so’zning 

kuchiga ishondilar. Ochiq muhokama jamiyatni o’ylashga majbur qiladi. O’ylagan 

jamiyat esa o’zgaradi. SHu tariqa ma’rifat ijtimoiy ongni yuksaltirdi. 

jadidlar tafakkurida ma’rifat jamiyat rivojining bosh omili sifatida shakllandi, 

mahalliy aholining ijtimoiy tenglikni kuchaytirdi, ularning huquqiy ongni 

o’stirishga, axloqiy yuksalishni jihatdan ta’minlashga, milliy uyg’onishga katta yo’l 

ochdi. Jadidlar jamiyatni aynan ma’rifat orqali barqaror, adolatli va ongli ravishda 

rivojlantirish mumkinligini chuqur asoslab berdilar. 

  



80 
 

III BOB. JADIDLAR FAOLIYaTIDA MILLIY MADANIYaTNI 

MODERNIZATSIYa QILISH JARAYoNLARI 

3.1. Jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi 

Jadidlar faoliyatida ta’lim tizimini yangilash jamiyatni modernizatsiya 

qilishning eng muhim yo’li sifatida qaraldi. Ular jamiyat taraqqiyoti bevosita maktab 

bilan bog’liq ekanini chuqur angladilar. SHu sababli jadid maktablari faqat o’quv 

muassasasi emas, balki ijtimoiy ongni o’zgartiruvchi institut sifatida shakllandi. 

An’anaviy maktab va madrasalarda ta’lim ko’pincha yodlashga asoslangan 

edi. O’quvchilar matnni tushunmasdan yodlar, mustaqil fikrlash rivojlanmas edi. 

Jadidlar bu holatni tanqid qildilar. Ularning fikricha, bunday ta’lim jamiyatni tayyor 

hayotga emas, balki qoloqlikka olib boradi. Ta’lim mazmuni hayot bilan bog’lanishi 

zarur edi. 

Jadid maktablari konsepsiyasining markazida “yangi usul” yondashuvi turdi. 

Bu usulda o’qish va yozish tez va tushunarli tarzda o’rgatildi. Savod chiqarish qisqa 

muddatda amalga oshirildi. Bu esa ta’limni keng xalq qatlamlari uchun ochiq qildi. 

Savodxonlik jadidlar nazarida jamiyatni uyg’otuvchi birinchi qadam edi. 

Ta’lim mazmuni jadid maktablarida tubdan yangilandi. Diniy fanlar saqlab 

qolindi, biroq ular bilan bir qatorda dunyoviy fanlar ham kiritildi. Matematika, 

geografiya, tarix va tabiatshunoslik o’qitila boshlandi. Bu fanlar orqali o’quvchilar 

dunyoni kengroq anglashga o’rgandilar. Ta’lim hayotiy ahamiyat kasb etdi. 

Jadidlar ta’limni faqat bilim berish bilan cheklamadilar. Ular maktabni tarbiya 

maskani sifatida ko’rdilar. O’quvchilarni axloqiy, ijtimoiy va fuqarolik jihatdan 

yetuk qilib tarbiyalash maqsad qilindi. Halollik, mas’uliyat va mehnatsevarlik ta’lim 

jarayonining ajralmas qismi bo’ldi. 

O’qituvchi jadid maktablarida markaziy shaxs sifatida baholandi. O’qituvchi 

faqat dars beruvchi emas, balki jamiyatni uyg’otuvchi yetakchi bo’lishi kerak edi. 

Jadidlar o’qituvchining bilimli, zamon bilan hamnafas va mas’uliyatli bo’lishini 

talab qildilar. O’qituvchi orqali jamiyatga yangi qarashlar kirib keldi. 

Ta’lim tiliga alohida e’tibor qaratildi. Jadidlar darslarni ona tilida olib borishni 

muhim deb bildilar. Murakkab va tushunarsiz til ta’limni samarasiz qiladi, deb 

hisoblandi. Soddalik va aniqlik bilimni ommalashtirdi. Bu yondashuv milliy ongni 

mustahkamlashga xizmat qildi. 

Jadid maktablari ta’limda amaliy yondashuvni ilgari surdi. Bilim hayotda 

qo’llanishi kerak edi. O’quvchilar kundalik hayotga zarur bilimlarni egallashga 

o’rgatildi. Bu esa ta’limni jamiyat ehtiyojlariga yaqinlashtirdi. Nazariya va amaliyot 

o’rtasidagi uzilish kamaydi. 

Ayollar ta’limi jadid maktablari konsepsiyasida muhim o’rin egalladi. 

Jadidlar ayollarni savodsiz qoldirish jamiyatni zaiflashtirishini angladilar. Qizlar 



81 
 

maktablari ochildi. Ayollar ta’lim olishi oilaning va kelajak avlodning ongli 

bo’lishini ta’minlaydi, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

Jadidlar ta’limni ijtimoiy tenglik vositasi sifatida ko’rdilar. Ta’limga kirish 

kelib chiqishga emas, intilishga bog’liq bo’lishi kerak edi. Yangi usul maktablari 

kambag’al qatlam farzandlari uchun ham imkoniyat yaratdi. Bu jamiyatda adolatli 

imkoniyatlar shakllanishiga xizmat qildi. 

Ta’lim tizimini yangilash jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohot yo’li edi. Ular 

jamiyatni kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. Maktab 

orqali ong o’zgaradi. Ong o’zgarsa, jamiyat ham o’zgaradi. Bu jadidlar 

konsepsiyasining asosiy mantiqi edi. 

Jadid maktablari matbuot va adabiyot bilan uzviy bog’liq bo’ldi. Darsliklar 

yangicha ruhda yozildi. O’quv materiallari hayotiy misollar bilan boyitildi. Bu 

ta’limni qiziqarli va tushunarli qildi. O’quvchi bilimni majburiyat emas, ehtiyoj 

sifatida qabul qila boshladi. 

Jadidlar ta’lim tizimini milliy va ochiq bo’lishini istadilar. Milliy qadriyatlar 

saqlab qolindi. SHu bilan birga, boshqa xalqlarning ilg’or tajribasi o’rganildi. Bu 

yondashuv ta’limni yopiq tizimdan chiqarib, rivojlanishga ochdi. 

Ta’limdagi yangilanish jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan 

chambarchas bog’landi. Bilimli avlod millatni uyg’otadi, degan qarash ustuvor 

bo’ldi. Maktab milliy kelajakni quruvchi asosiy maydon sifatida talqin qilindi. 

jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi jamiyatni ongli, 

bilimli va mas’ul shaxslar orqali rivojlantirishga qaratildi. Yangi usul ta’limi 

savodxonlikni oshirdi. Ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Milliy ongni mustahkamladi. 

Jadidlar ta’limni jamiyatni yangilovchi eng kuchli vosita sifatida asoslab berdilar. 

Usuli jadid maktablarining tashkil topishi Turkistonda ta’lim tizimini tubdan 

yangilash yo’lidagi eng muhim tarixiy jarayonlardan biri bo’ldi. Bu maktablar XIX 

asr oxiri – XX asr boshlarida yuzaga kelgan jadidchilik harakatining amaliy natijasi 

sifatida shakllandi. Jadidlar jamiyatni modernizatsiya qilishni, avvalo, ta’limdan 

boshlash zarurligini angladilar va shu asosda yangi usuldagi maktablarni tashkil 

etishga kirishdilar. 

Usuli jadid maktablari g’oyaviy jihatdan XIX asrning 80–90-yillarida Qrim 

va Volga bo’yi hududlarida shakllangan ma’rifatparvarlik tajribalariga tayanadi. Bu 

jarayonda Ismoil G’aspiralining alohida o’rni bor. U 1884-yilda Qrimning 

Bog’chasaroy shahrida “usuli savtiya” asosida ilk yangi usul maktabini ochdi. Bu 

maktabda o’qish va yozish tovush usuli orqali qisqa muddatda o’rgatilgan bo’lib, 

ushbu tajriba keyinchalik Turkiston jadidlari uchun namuna vazifasini bajardi. 

Turkistonda usuli jadid maktablarining paydo bo’lishi 1890-yillarning oxiri 

bilan bog’liq. Dastlabki jadid maktablari Buxoro, Samarqand, Toshkent, Qo’qon va 

Farg’ona vodiysi shaharlarida tashkil etila boshladi. Tadqiqotchilar fikricha, 



82 
 

Turkistondagi ilk usuli jadid maktablaridan biri 1898–1899-yillarda Qo’qonda 

ochilgan. Bu maktablar mahalliy ziyolilar tashabbusi bilan, ko’pincha xususiy uylar 

yoki masjidlar qoshida faoliyat yuritgan. 

1901–1905-yillar usuli jadid maktablarining kengayish bosqichi bo’ldi. 

Aynan shu davrda Munavvarqori Abdurashidxonov Toshkentda yangi usul 

maktabini tashkil etdi. Munavvarqori jadid ta’limining nazariy va amaliy asoslarini 

ishlab chiqishda yetakchi shaxslardan biri bo’ldi. U maktabda tovush asosida savod 

chiqarish, darslarni ona tilida olib borish va dunyoviy fanlarni o’qitishni joriy etdi. 

Samarqandda Mahmudxo’ja Behbudiy 1903–1904-yillarda usuli jadid 

maktablarini tashkil etishda faol ishtirok etdi. Behbudiy jadid maktablarini faqat 

savod chiqarish maskani emas, balki milliy ongni shakllantiruvchi markaz sifatida 

ko’rdi. U tomonidan tuzilgan darsliklar va o’quv qo’llanmalari usuli jadid 

maktablarida keng qo’llanildi. 

Buxoro amirligi hududida usuli jadid maktablarining tashkil topishi ayniqsa 

murakkab kechdi. Bu yerda diniy konservativ kuchlar yangi usulga qarshi keskin 

qarshilik ko’rsatdilar. SHunga qaramay, 1908–1910-yillarda Buxoro va uning 

atrofida yashirin yoki yarim rasmiy jadid maktablari faoliyat boshladi. Fitrat, 

Fayzulla Xo’jayev kabi jadid ziyolilar aynan shu davrda ta’lim islohoti g’oyalarini 

faol targ’ib qildilar. 

Usuli jadid maktablarining asosiy farqi o’qitish metodikasida namoyon bo’ldi. 

An’anaviy maktablarda savod chiqarish yillar davom etgan bo’lsa, yangi usul 

maktablarida bu jarayon 2–3 oy ichida amalga oshirildi. Tovush usuli, ko’rgazmali 

vositalar, doska va darsliklardan foydalanish ta’lim samaradorligini oshirdi. Bu 

yangilik ota-onalar va jamiyat e’tiborini tortdi. 

1910–1914-yillar usuli jadid maktablarining eng faol rivojlanish davri 

hisoblanadi. Bu yillarda Turkiston general-gubernatorligi hududida o’nlab jadid 

maktablari faoliyat ko’rsatgan. Toshkent, Andijon, Namangan, Marg’ilon va 

Samarqand shaharlarida yangi usul maktablari soni sezilarli darajada oshdi. Aynan 

shu davrda qizlar uchun ham jadid maktablari ochila boshladi, bu esa jamiyat uchun 

katta yangilik edi. 

Usuli jadid maktablari faqat o’quv jarayoni bilan cheklanib qolmadi. Ular 

jadid matbuoti, teatr va adabiyot bilan uzviy bog’liq bo’ldi. 1913–1915-yillarda 

chop etilgan darsliklar, alifbolar va o’quv qo’llanmalar yangi usul ta’limini 

mustahkamladi. Jadid maktablari milliy matbuot orqali targ’ib qilindi va jamiyatda 

ma’rifatga bo’lgan ehtiyojni kuchaytirdi. 

Birinchi jahon urushi davrida, ya’ni 1914–1917-yillarda, usuli jadid 

maktablari faoliyatida muayyan qiyinchiliklar yuzaga keldi. Moliyaviy muammolar, 

siyosiy beqarorlik va nazoratning kuchayishi maktablar ishiga ta’sir ko’rsatdi. 



83 
 

SHunga qaramay, jadidlar ta’lim faoliyatini to’xtatmadi va yangi avlodni 

tarbiyalashni davom ettirdi. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng jadid maktablari faoliyatida yangi 

imkoniyatlar paydo bo’ldi. Ta’lim sohasida nisbiy erkinlik yuzaga keldi. Jadidlar 

maktablarni qonuniy asosda kengaytirishga harakat qildilar. Biroq bu davr qisqa 

davom etdi va keyingi siyosiy jarayonlar jadid maktablarining mustaqil 

rivojlanishiga to’sqinlik qildi. 

usuli jadid maktablarining tashkil topishi XIX asr oxiri – XX asr boshlarida 

Turkiston jamiyatining ma’naviy va intellektual hayotida tub burilish yasadi. 1884-

yildagi Qrim tajribasidan boshlangan bu jarayon 1898–1917-yillar oralig’ida 

Turkistonda keng quloch yoydi. Usuli jadid maktablari savodxonlikni oshirdi, milliy 

ongni uyg’otdi va jamiyatni modern taraqqiyot yo’liga boshlagan eng muhim 

institutlardan biriga aylandi. 

Usuli jadid maktablarida o’quv dasturi va metodik yangiliklar ta’lim tizimini 

tubdan o’zgartirgan muhim omillar sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar ta’lim 

mazmuni jamiyat ehtiyojlariga javob berishi kerakligini chuqur angladilar. SHu bois 

yangi usul maktablarida o’quv dasturi an’anaviy maktablarga nisbatan kengroq, 

hayotiy va tizimli shaklda ishlab chiqildi. 

An’anaviy maktablarda o’quv dasturi asosan diniy matnlarni yodlashga 

yo’naltirilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni samarasiz deb baholadilar. Ularning 

fikricha, bilim faqat yodlash bilan cheklanib qolsa, tafakkur rivojlanmaydi. SHu 

sababli usuli jadid maktablarida o’quv dasturi tushunish, tahlil va amaliy qo’llash 

tamoyillariga asoslandi. 

Yangi o’quv dasturining markazida savodxonlikni tez va samarali oshirish 

vazifasi turdi. Tovush usuliga asoslangan alifbo orqali o’qish va yozish qisqa 

muddatda o’rgatildi. Bu metodika o’quvchilarning ta’limga bo’lgan qiziqishini 

oshirdi. Savod chiqarish jarayoni yillar emas, oylar bilan o’lchana boshladi. 

O’quv dasturiga diniy fanlar bilan bir qatorda dunyoviy fanlar kiritildi. 

Matematika, geografiya, tarix, tabiatshunoslik va hisob fanlari o’qitila boshlandi. Bu 

fanlar o’quvchilarga dunyoni kengroq idrok etish imkonini berdi. Jadidlar ilmiy 

bilimlar jamiyat taraqqiyotining asosi ekanini ta’kidladilar. 

Tarix faniga alohida e’tibor qaratildi. Tarix o’quvchilarda milliy ongni 

shakllantiruvchi fan sifatida talqin qilindi. Jadidlar tarixni faqat voqealar ketma-

ketligi emas, balki ibrat va xulosa chiqarish manbai sifatida o’qitishni taklif etdilar. 

Bu yondashuv tarix fanining tarbiyaviy ahamiyatini oshirdi. 

Geografiya va tabiatshunoslik fanlari orqali o’quvchilar atrof-muhitni 

anglashga o’rgatildi. Xaritalar, chizmalar va ko’rgazmali vositalardan foydalanish 

keng joriy etildi. Bu fanlar orqali ilmiy tafakkur rivojlandi. O’quvchilar tabiat 

hodisalarini sabab-oqibat asosida tushuna boshladilar. 



84 
 

Metodik yangiliklarning muhim jihatlaridan biri dars o’tish uslubi edi. 

Jadidlar darsni monolog emas, balki muloqot shaklida olib borishni taklif etdilar. 

Savol-javob, muhokama va tushuntirish asosiy metodlarga aylandi. O’quvchi passiv 

tinglovchi emas, balki faol ishtirokchi sifatida qaraldi. 

Ko’rgazmali ta’lim usullari jadid maktablarida keng qo’llanildi. Doska, 

rasmlar, jadval va sxemalar darsning ajralmas qismiga aylandi. Bu usullar bilimni 

esda qoldirishni osonlashtirdi. O’quvchilar mavzuni ko’z bilan ko’rib, ongli ravishda 

o’zlashtira boshladilar. 

O’quv dasturida ona tiliga alohida ahamiyat berildi. Darslar xalq tushunadigan 

tilda olib borildi. Murakkab va tushunarsiz terminlardan voz kechildi. Bu yondashuv 

ta’limni keng xalq ommasiga yaqinlashtirdi. Ona tili orqali bilim berish milliy ongni 

mustahkamladi. 

Yozma nutq va ifodali o’qishga e’tibor kuchaydi. O’quvchilar fikrini yozma 

va og’zaki tarzda aniq ifodalashga o’rgatildi. Bu jamiyatda muloqot madaniyatini 

rivojlantirishga xizmat qildi. Jadidlar so’zlash va yozish madaniyatini ta’limning 

muhim natijasi sifatida baholadilar. 

Metodik yangiliklar o’qituvchining rolini ham o’zgartirdi. O’qituvchi faqat 

bilim beruvchi emas, balki yo’naltiruvchi va tushuntiruvchi shaxsga aylandi. 

O’qituvchi o’quvchini fikrlashga undashi kerak edi. Bu yondashuv ta’lim jarayonini 

jonlantirdi. 

O’quv dasturida axloqiy tarbiya muhim o’rin egalladi. Halollik, mas’uliyat va 

mehnatsevarlik kabi qadriyatlar darslar orqali singdirildi. Jadidlar bilimni axloq 

bilan uyg’un holda berishni muhim deb bildilar. Axloqsiz bilim jamiyat uchun 

xavfli, degan qarash ustuvor bo’ldi. 

Qizlar ta’limiga oid metodik yangiliklar ham joriy etildi. Qizlar uchun mos 

dasturlar ishlab chiqildi. Ularning bilim olishi jamiyat taraqqiyoti uchun zarur deb 

baholandi. Bu o’sha davr uchun muhim yangilik edi. 

Baholash tizimi ham yangilandi. Jadid maktablarida faqat yodlangan matn 

emas, balki tushunish darajasi ham baholandi. O’quvchining fikrlashi va faolligi 

inobatga olindi. Bu baholash adolatliroq bo’ldi. 

O’quv dasturi jamiyat ehtiyojlariga moslashuvchan tarzda ishlab chiqildi. 

Jadidlar ta’limni hayotdan uzib qo’ymadilar. Bilim kundalik ehtiyojlarga xizmat 

qilishi kerak edi. Bu yondashuv ta’limning ijtimoiy ahamiyatini oshirdi. 

usuli jadid maktablaridagi o’quv dasturi va metodik yangiliklar Turkistonda 

ta’lim tizimini modernizatsiya qildi. Yangi fanlar, interaktiv metodlar va 

ko’rgazmali ta’lim savodxonlikni oshirdi. Mustaqil fikrlashni rivojlantirdi. Milliy 

ongni mustahkamladi. Jadidlar ta’limni jamiyatni yangilovchi eng kuchli vosita 

sifatida amalda isbotladilar. 



85 
 

Jadidlar qarashlarida ta’limning ijtimoiy ta’siri jamiyatni yangilash va 

modernizatsiya qilishning eng muhim natijalaridan biri sifatida baholandi. Ular 

ta’limni faqat bilim beruvchi jarayon emas, balki ijtimoiy ongni shakllantiruvchi 

kuch deb bildilar. Ta’lim orqali jamiyatning dunyoqarashi, qadriyatlari va ijtimoiy 

munosabatlari o’zgarishi mumkinligi jadidlar tomonidan chuqur anglab yetildi. 

Usuli jadid maktablarining paydo bo’lishi jamiyatda savodxonlik darajasini 

sezilarli oshirdi. Savodli inson axborotni qabul qiladi, tahlil qiladi va baho beradi. 

Bu esa jamiyatda passivlikni kamaytirib, ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Savodxonlik 

befarqlik o’rnini qiziqish va mas’uliyat bilan almashtirdi. Jadidlar uchun bu jarayon 

ijtimoiy uyg’onishning boshlanishi edi. 

Ta’lim jamiyatda ijtimoiy tenglikni mustahkamlovchi omilga aylandi. Usuli 

jadid maktablari kelib chiqishidan qat’i nazar, ko’plab bolalar uchun bilim olish 

imkonini yaratdi. Ta’limga teng kirish jamiyatdagi ijtimoiy devorlarni yemira 

boshladi. Bilim orqali inson o’z o’rnini topa olishi mumkinligi tushunchasi 

shakllandi. 

Ta’limning ijtimoiy ta’siri huquqiy ongning rivojlanishida ham namoyon 

bo’ldi. Bilimli fuqaro o’z huquqlarini anglay boshladi. Qonun va adolat 

tushunchalari jamiyat ongiga singa boshladi. Jadid maktablari huquqiy 

savodxonlikning dastlabki poydevorini yaratdi. Bu jarayon jamiyatda qonuniylikka 

bo’lgan talabni kuchaytirdi. 

Ta’lim ijtimoiy munosabatlarni insonparvarlashtirdi. Jadidlar bilim orqali 

inson qadr-qimmatini anglash mumkinligini ta’kidladilar. Savodli jamiyatda 

zo’ravonlik va kamsitish kamayadi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Ta’lim shaxsni 

hurmat qilish madaniyatini shakllantirdi. 

Ayollar ta’limi ta’limning ijtimoiy ta’sirini yanada kuchaytirdi. Qizlar 

maktablarining ochilishi jamiyat hayotida muhim o’zgarishlarga sabab bo’ldi. 

Bilimli ayol ongli oila va sog’lom avlodni tarbiyalaydi. Bu esa jamiyatning uzoq 

muddatli barqarorligiga xizmat qildi. Ayollarni jamiyatdan cheklash asta-sekin 

tanqid ostiga olina boshladi. 

Ta’lim jamiyatda mehnat madaniyatini rivojlantirdi. Bilimli inson mehnatga 

ongli yondashadi. Kasb-hunar va bilim uyg’unligi iqtisodiy faoliyatni samarali qildi. 

Jadid maktablarida olingan bilimlar kundalik hayotda qo’llanila boshladi. Bu 

jamiyatda tashabbuskorlikni kuchaytirdi. 

Ta’lim orqali milliy ong shakllandi. Jadidlar tarix, til va madaniyatni o’qitish 

orqali milliy o’zlikni anglashni kuchaytirdilar. O’z tarixini bilgan jamiyat o’z 

kelajagini ongli quradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Bu jarayon milliy birlikni 

mustahkamladi. 

Matbuot va adabiyot bilan bog’liq holda ta’lim jamiyatda axborot muhitini 

kengaytirdi. Savodli inson gazeta va kitob o’qiydi. Bu jamiyatda ochiq muhokama 



86 
 

madaniyatini shakllantirdi. Ochiq fikr almashuvi ijtimoiy muammolarni yuzaga 

chiqarishga yordam berdi. 

Ta’limning ijtimoiy ta’siri axloqiy yuksalishda ham ko’zga tashlandi. Jadidlar 

bilimni axloq bilan uyg’un holda berishga intildilar. Halollik, mas’uliyat va vijdon 

ta’lim orqali singdirildi. Bu jamiyatda ishonch muhitini kuchaytirdi. 

Ta’lim ijtimoiy murosani mustahkamladi. Bilimli jamiyat keskinlikka kamroq 

moyil bo’ladi. Muammolarni muloqot orqali hal qilish madaniyati rivojlandi. 

Jadidlar ta’limni zo’ravonliksiz islohotning eng samarali yo’li deb bildilar. 

Ta’limning ijtimoiy ta’siri siyosiy ong shakllanishiga ham ta’sir ko’rsatdi. 

Bilimli fuqaro jamiyatdagi jarayonlarga befarq bo’lib qolmaydi. Ijtimoiy mas’uliyat 

kuchaydi. Jadid maktablari jamiyatda fuqarolik ongining ilk belgilari paydo 

bo’lishiga zamin yaratdi. 

Ta’lim jamiyatda innovatsion fikrlashni rivojlantirdi. Yangilikka ochiqlik, 

tajriba va o’rganishga tayyorlik kuchaydi. Bu jamiyatni yopiq tizimdan ochiq 

rivojlanishga olib chiqdi. Jadidlar ta’lim orqali jamiyatni zamon bilan hamnafas 

qilishga intildilar. 

Yuqoridagilardan kelib chiqib, aytganda, jadid maktablari orqali amalga 

oshirilgan ta’lim islohoti jamiyatga chuqur ijtimoiy ta’sir ko’rsatdi. Savodxonlik 

oshdi. Huquqiy va milliy ong shakllandi. Ijtimoiy tenglik mustahkamlandi. Axloqiy 

va madaniy yuksalish yuz berdi. Jadidlar ta’limni jamiyatni tubdan yangilovchi eng 

kuchli omil sifatida amalda isbotladilar. 

3.2. Matbuot va nashriyot faoliyatining ma’rifiy ahamiyati 

Jadidlar faoliyatida matbuot va nashriyot jamiyatni uyg’otish, ma’rifatni 

yoyish va ijtimoiy ongni shakllantirishning eng samarali vositalaridan biri bo’ldi. 

Jadidlar ta’lim bilan bir qatorda matbuotni ham xalq ongiga bevosita ta’sir qiluvchi 

kuch sifatida baholadilar. Maktab cheklangan doirada ta’sir ko’rsatsa, matbuot keng 

jamoatchilikni qamrab ola oldi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda jadid matbuoti shakllana 

boshladi. Gazeta va jurnallar orqali ilm, ta’lim, axloq, jamiyat va taraqqiyot 

masalalari muhokama qilindi. Jadidlar matbuotni oddiy axborot vositasi emas, balki 

ma’rifiy tribuna sifatida ko’rdilar. Har bir maqola jamiyatni o’ylashga, savol 

berishga va xulosa chiqarishga undashi kerak edi. 

Matbuotning ma’rifiy ahamiyati, avvalo, savodxonlikni rag’batlantirishda 

namoyon bo’ldi. Gazeta va jurnallarni o’qish ehtiyoji xalq orasida o’qishga 

qiziqishni kuchaytirdi. Savodli bo’lish amaliy zaruratga aylandi. Bu holat jadid 

maktablari faoliyatini ham qo’llab-quvvatladi. 

Jadid matbuoti jamiyatdagi ijtimoiy muammolarni ochiq muhokama qilish 

imkonini yaratdi. Jaholat, xurofot, adolatsizlik va qoloqlik tanqid qilindi. Tanqid 



87 
 

shaxsga emas, muammoga qaratildi. Bu yondashuv jamiyatda fikrlash madaniyatini 

rivojlantirdi. Ochiq so’z ijtimoiy ongni uyg’otdi. 

Nashriyot faoliyati orqali darsliklar, o’quv qo’llanmalar va ma’rifiy kitoblar 

chop etildi. Bu asarlar yangi usul ta’limini mustahkamladi. O’quv materiallari sodda, 

tushunarli va hayotga yaqin tilda yozildi. Nashriyot jadid ta’limining moddiy asosiga 

aylandi. 

Matbuot milliy ongni shakllantirishda muhim rol o’ynadi. Til, tarix va 

madaniyat masalalari keng yoritildi. Milliy g’urur va o’zlikni anglash kuchaydi. 

Jadidlar matbuot orqali millatni parokandalikdan birlashuvga chaqirdilar. Bu 

jarayon milliy birlik g’oyasini mustahkamladi. 

Ayollar masalasi ham jadid matbuotida muhim o’rin egalladi. Ayollar ta’limi, 

oiladagi roli va jamiyatdagi o’rni muhokama qilindi. Bu mavzular jamiyatda yangi 

qarashlar shakllanishiga sabab bo’ldi. Matbuot orqali ayollar masalasi umumiy 

ijtimoiy muammo sifatida ko’tarildi. 

Matbuot va nashriyot jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohot vositasi edi. Ular 

jamiyatni kuch bilan emas, so’z va fikr bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. 

So’z ongni o’zgartirdi. Ong esa jamiyatni o’zgartirdi. 

jadidlar faoliyatida matbuot va nashriyotning ma’rifiy ahamiyati beqiyos 

bo’ldi. U savodxonlikni oshirdi, ijtimoiy muammolarni ochdi, milliy ongni 

shakllantirdi va jamiyatni ma’rifat yo’li bilan yangilashga xizmat qildi. Jadidlar 

matbuotni xalqni uyg’otuvchi eng kuchli ma’naviy qurolga aylantira oldilar. 

Jadid matbuotining shakllanishi Turkistonda ma’rifiy uyg’onish jarayonining 

eng muhim va ta’sirchan bosqichlaridan biri bo’ldi. XIX asr oxiri – XX asr 

boshlarida jadidlar matbuotni jamiyat ongini o’zgartirish, ilm-ma’rifatni yoyish va 

milliy o’zlikni shakllantirishning asosiy vositasi sifatida angladilar. Matbuot jadidlar 

uchun faqat axborot berish emas, balki ijtimoiy islohotni boshlab beruvchi kuch edi. 

Turkistonda jadid matbuotining shakllanishiga zamin yaratgan muhim 

omillardan biri Ismoil G’aspiralining faoliyati bo’ldi. U 1883-yilda Qrimda 

“Tarjimon” gazetasini nashr eta boshladi. “Tarjimon” qisqa vaqt ichida butun 

musulmon SHarqida, jumladan Turkistonda ham keng tarqaldi. Bu gazeta jadid 

ziyolilariga matbuotning imkoniyatlarini ko’rsatib berdi va yangi avlod 

matbuotchilarini shakllantirdi. 

Turkistonda jadid matbuotining dastlabki bosqichi 1905-yildan keyin 

faollashdi. Rossiyada yuz bergan 1905-yilgi inqilobdan so’ng nisbiy matbuot 

erkinligi yuzaga keldi. Aynan shu siyosiy vaziyat Turkistonda mahalliy tillarda 

gazeta va jurnallar chiqarish imkonini kengaytirdi. Jadidlar bu imkoniyatdan faol 

foydalana boshladilar. 

Turkistondagi ilk jadid nashrlaridan biri 1906-yilda Toshkentda chop etilgan 

“Taraqqiy” gazetasi bo’ldi. Bu gazeta Munavvarqori Abdurashidxonov va uning 



88 
 

safdoshlari tashabbusi bilan chiqarildi. “Taraqqiy” gazetasi ta’lim, ilm, jamiyat va 

taraqqiyot masalalarini ko’tardi. U jadid matbuotining Turkistondagi ilk amaliy 

tajribasi sifatida tarixga kirdi. 

SHu yili, ya’ni 1906-yilda, “Xurshid” gazetasi ham nashr etila boshladi. Bu 

gazeta ham ma’rifiy yo’nalishga ega bo’lib, jadidchilik g’oyalarini keng 

jamoatchilikka yetkazdi. Biroq siyosiy nazorat kuchaygani sababli bu gazetalarning 

faoliyati qisqa muddat bilan cheklangan edi. SHunga qaramay, ular jadid 

matbuotining yo’lini ochib berdi. 

1907–1908-yillarda jadid matbuoti yangi bosqichga ko’tarildi. Samarqandda 

Mahmudxo’ja Behbudiy tashabbusi bilan 1908-yilda “Samarqand” gazetasi nashr 

qilina boshlandi. Bu gazeta Turkistonda jadid matbuotining eng muhim 

markazlaridan biriga aylandi. Unda ta’lim islohoti, milliy ong, tarix va madaniyat 

masalalari muntazam yoritildi. 

Behbudiy tomonidan 1913-yilda nashr etilgan “Oyina” jurnali jadid 

matbuotining yuksak namunalaridan biri bo’ldi. “Oyina” jurnali nafaqat 

Turkistonda, balki butun musulmon SHarqida mashhur bo’ldi. Jurnal sahifalarida 

jamiyat, madaniyat, ayollar ta’limi, din va dunyoviylik masalalari chuqur tahlil 

qilindi. “Oyina” jadid matbuotining nazariy va mafkuraviy darajasini oshirdi. 

Farg’ona vodiysida jadid matbuoti 1912–1914-yillarda faollashdi. Qo’qon va 

Andijonda ma’rifiy ruhdagi gazeta va risolalar chop etildi. Bu hududda jadid 

ziyolilar matbuotni xalq bilan bevosita muloqot vositasi sifatida qo’lladilar. Matbuot 

orqali savodsizlik, xurofot va ijtimoiy adolatsizlik tanqid qilindi. 

Toshkent jadid matbuotining muhim markazlaridan biri bo’lib qoldi. 1914-

yilda Toshkentda “Sadoi Turkiston” gazetasi nashr etila boshladi. Bu gazeta milliy 

masalalar, siyosiy voqealar va ijtimoiy muammolarni yoritdi. “Sadoi Turkiston” 

jadid matbuotining siyosiy faollashgan bosqichini ifodaladi. 

1915–1916-yillarda jadid matbuotida urush va uning ijtimoiy oqibatlari 

mavzusi yetakchi o’ringa chiqdi. Birinchi jahon urushi sharoitida jadidlar matbuot 

orqali xalqni ogohlikka, sabr va birlikka chaqirdilar. Iqtisodiy qiyinchiliklar, 

majburiy mehnat va adolatsizlik masalalari ochiq yoritildi. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng jadid matbuotida qisqa muddatli erkinlik 

davri boshlandi. SHu yili Turkistonda jadid nashrlarining soni keskin oshdi. Gazeta 

va jurnallar siyosiy masalalarni ochiq muhokama qila boshladi. Milliy muxtoriyat, 

fuqarolik huquqlari va jamiyat kelajagi haqida maqolalar chop etildi. 

Biroq 1918-yildan keyin siyosiy vaziyatning keskin o’zgarishi jadid 

matbuotiga jiddiy zarba berdi. Ko’plab nashrlar yopildi, jadid ziyolilar ta’qib ostiga 

olindi. SHunga qaramay, jadid matbuoti qisqa tarixiy davr ichida jamiyat ongini 

uyg’otishga ulgurdi. 



89 
 

Jadid matbuotining shakllanishida muhim jihat shundaki, u xalq tilida, sodda 

va tushunarli uslubda olib borildi. Murakkab diniy va rasmiy tildan voz kechildi. Bu 

matbuotni keng ommaga yaqinlashtirdi. Jadidlar so’zning kuchiga ishondilar va 

matbuotni ongni o’zgartiruvchi qurolga aylantirdilar. 

jadid matbuotining shakllanishi 1883–1917-yillar oralig’ida Turkistonda 

ma’rifiy, ijtimoiy va milliy uyg’onish jarayoniga kuchli turtki berdi. “Tarjimon”dan 

boshlangan bu jarayon “Taraqqiy”, “Samarqand”, “Oyina” va “Sadoi Turkiston” 

kabi nashrlar orqali yuksak bosqichga ko’tarildi. Jadid matbuoti jamiyatni o’ylashga, 

savol berishga va kelajakni ongli qurishga undagan tarixiy maktab vazifasini bajardi. 

Jadid gazeta va jurnallari aniq g’oyaviy yo’nalish asosida shakllandi. Ularning 

bosh maqsadi jamiyatni uyg’otish, fikrlashni o’rgatish va taraqqiyotga undash edi. 

Jadid matbuoti tasodifiy mavzularni emas, balki jamiyat hayoti uchun muhim 

bo’lgan masalalarni izchil va tizimli tarzda yoritdi. Har bir nashr ma’rifiy vazifani 

o’z oldiga maqsad qilib qo’ydi. 

Jadid matbuotining yetakchi g’oyasi ma’rifatparvarlik bo’ldi. Gazeta va 

jurnallarda savodsizlik jamiyatning asosiy muammosi sifatida ko’rsatildi. Bilim 

insonni ozod qiladi, degan fikr muntazam targ’ib qilindi. Ta’lim, maktab, o’qituvchi 

va darsliklar haqidagi maqolalar matbuotning asosiy qismini tashkil etdi. Bu orqali 

o’quvchi ongida bilimga ehtiyoj shakllantirildi. 

Ikkinchi muhim g’oyaviy yo’nalish ijtimoiy tanqid edi. Jadid nashrlari 

jamiyatdagi kamchiliklarni ochiq ko’rsatdi. Jaholat, xurofot, poraxo’rlik, 

adolatsizlik va befarqlik keskin tanqid qilindi. Bu tanqid shaxsiy haqorat shaklida 

emas, balki muammoni tahlil qilish tarzida olib borildi. Maqsad buzish emas, 

tuzatish edi. 

Gazeta va jurnallar milliy ongni shakllantirishga alohida e’tibor qaratdi. Til, 

tarix va madaniyat masalalari muntazam yoritildi. Millat tushunchasi passiv meros 

emas, balki ongli mas’uliyat sifatida talqin qilindi. Jadid matbuoti millatni 

birlashishga, o’zligini anglashga va kelajagi haqida o’ylashga chaqirdi. 

Jadid nashrlarida din va dunyoviylik muvozanati muhim g’oyaviy yo’nalish 

bo’ldi. Din inkor etilmadi. Aksincha, dinning asl ma’naviy mohiyati ta’kidlandi. 

SHu bilan birga, ilm-fan va dunyoviy bilimlar zarurligi asoslab berildi. Gazeta va 

jurnallar dinni jaholat bilan emas, ong va axloq bilan bog’lab talqin qildi. 

Ayollar masalasi jadid matbuotining muhim g’oyaviy yo’nalishlaridan biri 

edi. Qizlar ta’limi, ayollarning jamiyatdagi o’rni va oiladagi roli keng muhokama 

qilindi. Ayolni cheklash jamiyatni cheklash bilan barobar, degan fikr ilgari surildi. 

Bu masala matbuot orqali ijtimoiy muammoga aylantirildi. 

Jadid gazeta va jurnallari huquqiy ongni shakllantirishga xizmat qildi. Qonun, 

adolat, fuqarolik burchi va mas’uliyat haqida maqolalar chop etildi. Fuqaro o’z 



90 
 

huquqini bilishi va talab qilishi kerakligi ta’kidlandi. Matbuot jamiyatda 

qonuniylikka bo’lgan ehtiyojni kuchaytirdi. 

Iqtisodiy masalalar ham jadid matbuotining g’oyaviy yo’nalishida muhim 

o’rin tutdi. Mehnat, hunar, tadbirkorlik va iqtisodiy mustaqillik targ’ib qilindi. 

Dangasalik va boqimandalik tanqid qilindi. Mehnat orqali taraqqiyot g’oyasi keng 

yoritildi. Bu jamiyatda tashabbuskorlikni kuchaytirdi. 

Jadid nashrlarida madaniy yangilanish g’oyasi muntazam ilgari surildi. 

Adabiyot, teatr va san’at jamiyatni tarbiyalovchi vosita sifatida talqin qilindi. 

Madaniyat xalq ongini yuksaltiradi, degan fikr asoslab berildi. Gazeta va jurnallar 

san’atni ko’ngilochar emas, ma’rifiy kuch sifatida ko’rsatdi. 

Jadid matbuoti zo’ravonliksiz islohot g’oyasiga qat’iy sodiq bo’ldi. Jamiyatni 

kuch bilan emas, so’z va fikr bilan o’zgartirish mumkinligi targ’ib qilindi. Keskin 

to’qnashuvlar emas, ongli islohotlar yo’li tanlandi. Bu g’oya matbuotning umumiy 

ruhini belgiladi. 

Gazeta va jurnallarning muhim g’oyaviy jihati ochiq muloqot edi. Turli 

fikrlarga joy berildi. Bahs madaniyati shakllantirildi. Jadidlar jamiyatni sukutdan 

chiqarishni maqsad qildilar. Savol berish, shubhalanish va fikr bildirish taraqqiyot 

belgisi sifatida ko’rsatildi. 

Til masalasi ham g’oyaviy yo’nalishda muhim o’rin egalladi. Jadid matbuoti 

sodda va tushunarli tilni tanladi. Murakkab va sun’iy iboralardan voz kechildi. Bu 

matbuotni keng xalq ommasiga yaqinlashtirdi. Til orqali fikr ommalashdi. 

Jadid nashrlarida kelajak tasavvuri aniq ifodalandi. Bilimli, adolatli va ongli 

jamiyat ideali ilgari surildi. Gazeta va jurnallar faqat muammoni ko’rsatib qolmadi, 

balki yechim yo’llarini ham taklif qildi. Bu ularni konstruktiv nashrlarga aylantirdi. 

Matbuotning g’oyaviy yo’nalishi milliy va umuminsoniy qadriyatlar 

uyg’unligiga asoslandi. Jadidlar milliylikni yopiq doirada tushunmadilar. Boshqa 

xalqlarning ilg’or tajribasini o’rganish va moslashtirish zarurligi ta’kidlandi. Bu 

ochiq dunyoqarashni shakllantirdi. 

Jadid gazeta va jurnallari jamiyatni tarbiyalash vazifasini o’z zimmasiga oldi. 

Har bir maqola tarbiyaviy maqsadga ega edi. O’quvchi faqat axborot emas, xulosa 

olishi kerak edi. SHu sababli matbuot ma’naviy maktab vazifasini bajardi. 

jadid gazeta va jurnallarining g’oyaviy yo’nalishi ma’rifat, ijtimoiy tanqid, 

milliy ong, adolat va taraqqiyot g’oyalariga tayandi. Ular jamiyatni uyg’otdi. Fikrni 

erkinlashtirdi. Muammoni ochdi. Yechim taklif qildi. Jadid matbuoti shu tariqa 

Turkistonda ma’naviy va ijtimoiy yangilanishning yetakchi kuchiga aylandi. 

Jadidlar faoliyatida jamoatchilik fikrini shakllantirish matbuot va nashriyot 

ishlarining eng muhim vazifalaridan biri bo’ldi. Jadidlar jamiyat taraqqiyoti faqat 

siyosiy qarorlar bilan emas, balki ongli jamoatchilik pozitsiyasi orqali 



91 
 

ta’minlanishini chuqur angladilar. SHu bois ular gazeta va jurnallarni xalq bilan 

muloqot qiluvchi, fikr uyg’otuvchi maydon sifatida shakllantirdilar. 

An’anaviy jamiyatda jamoatchilik fikri asosan yopiq doiralarda shakllangan 

edi. Ochiq muhokama madaniyati rivojlanmagan, ko’pchilik muammolar haqida 

sukut saqlangan. Jadid matbuoti bu holatni o’zgartirdi. Gazeta sahifalari jamiyatdagi 

muammolarni ochiq ko’tarish uchun maydon yaratdi. Bu jarayon sukut madaniyatini 

savol va munozara madaniyatiga aylantirdi. 

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda muammo qo’yish usuli muhim ahamiyat 

kasb etdi. Jadidlar avvalo muammoni aniq ko’rsatdilar. Savodsizlik, ijtimoiy 

adolatsizlik, xurofot va qoloqlik ochiq nomlandi. Muammo aniq bo’lsa, unga 

munosabat ham shakllanadi. Bu usul o’quvchini befarqlikdan chiqarishga xizmat 

qildi. 

Jadid matbuoti o’quvchini fikrlashga undovchi savollar orqali faol holatga 

keltirdi. Maqolalar tayyor xulosalarni majburan singdirmadi. Aksincha, o’quvchini 

o’ylashga majbur qiluvchi savollar qo’yildi. Bu yondashuv jamoatchilik fikrining 

ongli shakllanishiga zamin yaratdi. 

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda oddiy va tushunarli til muhim rol 

o’ynadi. Jadidlar murakkab va rasmiy tildan voz kechdilar. Xalq tushunadigan uslub 

tanlandi. Bu matbuotni keng ommaga yaqinlashtirdi. Fikr elita doirasidan chiqib, 

ommaviy tus oldi. 

Jadid matbuoti ijtimoiy muhokama madaniyatini shakllantirdi. Turli 

qarashlarga o’rin berildi. Bahs va fikrlar to’qnashuvi taraqqiyot belgisi sifatida talqin 

qilindi. Jadidlar jamiyatni bir fikrga majburlashni emas, balki ongli kelishuvga olib 

kelishni maqsad qildilar. 

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda axloqiy mezonlar muhim o’rin tutdi. 

Jadidlar tanqidni haqoratga aylantirmadilar. Tanqid vijdon, mas’uliyat va jamiyat 

manfaatlari asosida olib borildi. Bu yondashuv matbuotga ishonchni kuchaytirdi. 

Ishonch bo’lgan joyda fikr shakllanadi. 

Ayollar masalasi jamoatchilik fikrini shakllantirishda muhim mavzu bo’ldi. 

Jadid matbuoti ayollar ta’limi va huquqlari haqida ochiq yozdi. Bu masala ilgari 

yopiq bo’lgan mavzuni jamoatchilik muhokamasiga olib chiqdi. Natijada jamiyatda 

ayollar masalasiga nisbatan munosabat asta-sekin o’zgara boshladi. 

Jadid matbuoti milliy masalalarni ham jamoatchilik fikri darajasiga olib 

chiqdi. Milliy til, tarix va madaniyat haqida yozilgan maqolalar jamiyatda umumiy 

mas’uliyat hissini kuchaytirdi. Millat tushunchasi mavhum emas, balki amaliy 

vazifa sifatida idrok etila boshladi. 

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda misol va hayotiy voqealar keng 

qo’llanildi. Jadidlar mavhum nazariyadan ko’ra real holatlarni tasvirladilar. Bu 



92 
 

o’quvchida ishonch uyg’otdi. O’z hayotiga taalluqli muammoni ko’rgan inson unga 

befarq bo’la olmadi. 

Jadid matbuoti fuqarolik faolligini kuchaytirdi. O’quvchi jamiyat 

muammolari faqat hukumat ishi emasligini anglay boshladi. Har bir fuqaro mas’ul 

ekani tushunchasi shakllandi. Bu jamoatchilik fikrining faol tus olishiga sabab 

bo’ldi. 

Matbuot orqali umumiy fikr maydoni vujudga keldi. Turli hududlardagi 

odamlar bir xil masalalar haqida o’ylay boshladilar. Bu jamiyatda umumiy ong 

shakllanishiga olib keldi. Jadidlar shu tariqa parokandalikni kamaytirishga intildilar. 

Jamoatchilik fikrini shakllantirish jarayoni zo’ravonliksiz islohotga xizmat 

qildi. Ongli jamoatchilik qarshilikni emas, muloqotni tanlaydi. Jadidlar bu yo’lni 

eng barqaror yo’l deb bildilar. 

jadidlar faoliyatida jamoatchilik fikrini shakllantirish jamiyatni yangilashning 

muhim bosqichi bo’ldi. Matbuot ochiq muloqot maydonini yaratdi. Savol berdi. 

Tanqid qildi. Murosaga chaqirdi. SHu tariqa jadid matbuoti jamiyat ongini 

uyg’otgan va ijtimoiy o’zgarishlarga zamin yaratgan kuchli ma’naviy institutga 

aylandi. 

Jadidlar faoliyatida adabiyot va publitsistika jamiyat tafakkurini 

yangilashning eng ta’sirchan vositalaridan biri bo’ldi. Jadidlar so’z san’atini faqat 

estetik hodisa emas, balki ijtimoiy ongni o’zgartiruvchi kuch sifatida baholadilar. 

SHu bois adabiyot va publitsistika orqali yangi fikrlash uslubi, yangi dunyoqarash 

va yangi ijtimoiy mas’uliyat shakllandi. 

An’anaviy adabiyotda ko’pincha mavhum ramzlar va tasavvufiy timsollar 

ustuvor edi. Jadidlar bu uslubni inkor etmasdan, uni jamiyat ehtiyojlariga 

moslashtirdilar. Ular adabiyotning asosiy vazifasi insonni o’ylashga, hayotga real 

nigoh bilan qarashga undash ekanini ta’kidladilar. SHunday qilib, adabiyot hayotga 

yaqinlashdi. 

Jadid publitsistikasi jamiyat muammolarini ochiq va aniq ko’rsatdi. 

Maqolalarda savodsizlik, jaholat, adolatsizlik va befarqlik tanqid qilindi. Bu tanqid 

hissiy emas, balki tahliliy va mantiqiy xarakterga ega bo’ldi. Publitsistika jamiyat 

bilan to’g’ridan-to’g’ri muloqot maydoniga aylandi. 

Yangi tafakkur shakllarining muhim belgisi realistik yondashuv edi. Jadid 

adiblari voqealarni bezamasdan tasvirladilar. Inson hayoti, kundalik muammolar va 

ijtimoiy qarama-qarshiliklar adabiyot markaziga olib chiqildi. Bu yondashuv 

o’quvchida o’zini tanish va anglash jarayonini kuchaytirdi. 

Adabiyotda shaxs masalasi markaziy o’ringa chiqdi. Jadidlar insonni jamiyat 

ichida faol subyekt sifatida ko’rsatdilar. Qahramonlar taqdirga bo’ysunuvchi emas, 

balki tanlov qiluvchi shaxslar sifatida tasvirlandi. Bu yangi tafakkur jamiyatda 

mas’uliyat hissini kuchaytirdi. 



93 
 

Publitsistikada mantiqiy dalil va isbot muhim o’rin egalladi. Jadidlar his-

tuyg’uga tayanishdan ko’ra, fakt va tahlilga suyanishni afzal ko’rdilar. Bu 

yondashuv jamiyatni hissiyotdan fikrlashga olib chiqdi. Tafakkur madaniyati 

shakllandi. 

Yangi tafakkur shakllarida milliy ong muhim o’rin egalladi. Til, tarix va 

madaniyat masalalari adabiyot va publitsistikada keng yoritildi. Milliylik romantik 

shior emas, balki ongli mas’uliyat sifatida talqin qilindi. Bu yondashuv milliy 

birlikni mustahkamladi. 

Jadid adabiyotida tarbiyaviy maqsad ochiq ifodalandi. Asarlar o’quvchini 

faqat zavqlantirish uchun emas, balki tarbiyalash uchun yozildi. Axloqiy tanlovlar, 

halollik va vijdon masalalari ko’tarildi. Bu adabiyot jamiyat uchun ma’naviy maktab 

vazifasini bajardi. 

Publitsistika orqali diniy va dunyoviy masalalar muvozanati muhokama 

qilindi. Jadidlar dinni inkor etmadi, biroq uni jaholatdan ajratib ko’rsatdi. Ilm-fan va 

dinning uyg’unligi asoslab berildi. Bu jamiyatda murosali dunyoqarashni 

shakllantirdi. 

Yangi tafakkur shakllarining muhim jihati oddiy va tushunarli til edi. Jadidlar 

murakkab va sun’iy iboralardan voz kechdilar. So’z xalq tiliga yaqinlashdi. Bu 

adabiyot va publitsistikani ommaviy qildi. Fikr keng qatlamlarga yetib bordi. 

Adabiyot va publitsistika orqali ijtimoiy faollik kuchaydi. O’quvchi 

tomoshabin emas, balki ishtirokchiga aylandi. Muammolarni ko’rgan inson ularni 

hal qilishga intildi. Bu yangi tafakkur jamiyatni harakatga keltirdi. 

Jadid adiblari va publitsistlari o’z asarlari orqali kelajak tasavvurini yaratdilar. 

Bilimli, adolatli va ongli jamiyat ideali ilgari surildi. Bu ideal jamiyatni passiv 

kutishdan faol qurishga undadi. 

jadidlar adabiyot va publitsistikada yangi tafakkur shakllarini yaratdilar. 

Realizm, mantiqiy tahlil, milliy ong va ijtimoiy mas’uliyat bu tafakkurning asosiy 

belgilariga aylandi. Adabiyot va publitsistika jamiyat ongini uyg’otdi. Fikrni 

erkinlashtirdi. Taraqqiyotga yo’l ochdi. 

Jadidlar faoliyatida realistik adabiyotning rivoji jamiyat tafakkurini yangilash 

yo’lidagi muhim bosqich bo’ldi. Realizm jadid adabiyotida hayotni bezamasdan, 

boricha tasvirlashga intilish sifatida namoyon bo’ldi. Bu yo’nalish orqali adabiyot 

mavhum orzu va ramzlardan uzoqlashib, real ijtimoiy muammolarni ko’rsatishga 

xizmat qildi. 

An’anaviy adabiyotda ko’pincha ideal obrazlar va ramziy tasvirlar ustuvor 

edi. Jadidlar esa adabiyot hayotdan uzilib qolmasligi kerakligini ta’kidladilar. 

Insonning kundalik turmushi, ijtimoiy muhit, muammolar va ichki kechinmalar 

adabiyot markaziga olib chiqildi. Bu yondashuv o’quvchini o’z hayoti haqida 

o’ylashga majbur qildi. 



94 
 

Realistik adabiyotda ijtimoiy tanqid muhim o’rin egalladi. Savodsizlik, 

qoloqlik, adolatsizlik va xurofot asarlarda ochiq ko’rsatildi. Tanqid shaxsni 

kamsitishga emas, muammoni anglashga qaratildi. Jadid adiblari muammoni 

yashirmadi. Uni ko’rsatish orqali jamiyatni o’zgartirishni maqsad qildilar. 

Realistik asarlarda oddiy inson obrazi yetakchi bo’ldi. Qahramonlar amir yoki 

afsonaviy shaxslar emas, balki oddiy o’qituvchi, talaba, hunarmand yoki oila 

boshlig’i sifatida tasvirlandi. Bu obrazlar orqali jamiyatdagi real holat yoritildi. 

O’quvchi o’zini qahramon o’rnida ko’ra boshladi. 

Jadid realizmining muhim jihati tarbiyaviy maqsad edi. Asarlar o’quvchini 

faqat xabardor qilish bilan cheklanib qolmadi. Ular axloqiy tanlovlar oldida qoldirdi. 

Halollik, mas’uliyat va vijdon masalalari markazga chiqarildi. Bu adabiyot jamiyat 

uchun ma’naviy yo’l-yo’riq vazifasini bajardi. 

Realistik adabiyotda sabab-oqibat munosabati aniq ko’rsatildi. Jaholatning 

oqibati qoloqlik, savodsizlikning natijasi adolatsizlik sifatida tasvirlandi. Jadid 

adiblari muammolar tasodif emas, balki ijtimoiy sharoit mahsuli ekanini 

ko’rsatdilar. Bu yondashuv o’quvchini tahliliy fikrlashga o’rgatdi. 

Til masalasi realistik adabiyot rivojida muhim rol o’ynadi. Jadidlar sodda, 

tushunarli va xalqona tilni tanladilar. Murakkab va sun’iy iboralardan voz kechildi. 

Bu adabiyotning ommaviylashishiga xizmat qildi. Realistik uslub mazmun bilan 

birga shaklda ham yangilanishni ta’minladi. 

Realistik adabiyotda ayollar mavzusi alohida o’rin egalladi. Ayollarning 

jamiyatdagi cheklangan o’rni, savodsizlik va ijtimoiy tengsizlik ochiq yoritildi. Ayol 

obrazlari jabrdiyda emas, balki o’zgarish istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bu 

jamiyatda ayollar masalasiga yangi munosabatni shakllantirdi. 

Realizm jadid adabiyotida ijtimoiy mas’uliyat hissini kuchaytirdi. Yozuvchi 

jamiyatdan chetda turgan tomoshabin emas, balki faol ishtirokchi sifatida namoyon 

bo’ldi. So’z orqali jamiyatga ta’sir qilish mas’uliyati anglandi. Bu yozuvchini 

ijtimoiy yetakchiga aylantirdi. 

Realistik adabiyot publitsistika bilan uzviy bog’landi. Badiiy asarlar 

publitsistik ruh bilan boyidi. Publitsistik matnlar esa badiiy ifoda bilan kuchaydi. Bu 

uyg’unlik yangi tafakkur shakllarini yuzaga keltirdi. Adabiyot va publitsistika bir-

birini to’ldirdi. 

Muhim jihat shundaki, jadid realizmi umidsizlikni targ’ib qilmadi. 

Muammolar ochiq ko’rsatildi, biroq yechim imkoniyati ham mavjudligi ishora 

qilindi. Bilim, mehnat va ma’rifat yo’li asosiy chiqish yo’li sifatida ko’rsatildi. Bu 

adabiyot jamiyatni tushkunlikka emas, harakatga chorladi. 

jadidlar faoliyatida realistik adabiyotning rivoji jamiyat tafakkurini 

yangilashda muhim rol o’ynadi. Realizm hayotni boricha ko’rsatdi. Muammoni 



95 
 

yashirmadi. Insonni markazga chiqardi. Adabiyot orqali jamiyat o’zini anglay 

boshladi va taraqqiyot sari qadam qo’ydi. 

Jadidlar faoliyatida publitsistikada ijtimoiy tanqid jamiyatni uyg’otish va 

yangilashning muhim vositasi sifatida namoyon bo’ldi. Jadid publitsistikasi 

voqealarni yashirmasdan, muammolarni ochiq va aniq ko’rsatishga intildi. Tanqid 

bu yerda buzish emas, balki islohga undovchi ongli munosabat sifatida talqin qilindi. 

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy muammolar ko’pincha ochiq muhokama 

qilinmas edi. Jadid publitsistlari bu sukutni buzdi. Savodsizlik, jaholat, xurofot, 

adolatsizlik va ijtimoiy befarqlik ochiq tanqid qilindi. Bu tanqid shaxsga emas, 

muammoga qaratildi. Maqsad ayblash emas, muammoni anglash edi. 

Publitsistikada ijtimoiy tanqidning muhim jihati dalil va mantiqqa tayanish 

bo’ldi. Jadidlar hissiy chiqishlardan ko’ra, fakt va kuzatuvlarga asoslangan tahlilni 

afzal ko’rdilar. Bu yondashuv tanqidni ishonchli va ta’sirchan qildi. O’quvchi 

tanqidni rad etmasdan, uni tushunishga harakat qila boshladi. 

Ta’lim masalasi publitsistik tanqidning markazida turdi. Savodsizlik 

jamiyatning asosiy muammosi sifatida ko’rsatildi. Maktablarning holati, o’qitish 

usullari va darsliklar ochiq muhokama qilindi. Jadidlar ta’limni isloh qilmasdan 

jamiyatni isloh qilib bo’lmasligini asoslab berdilar. 

Ijtimoiy tanqid diniy sohadagi muammolarni ham qamrab oldi. Jadid 

publitsistlari dinni inkor etmadi, biroq xurofot va taqlidchilikni keskin tanqid 

qildilar. Din ong bilan uyg’un bo’lishi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv 

jamiyatda murosali va ongli diniy qarashni shakllantirdi. 

Publitsistik tanqid jamiyatdagi ijtimoiy adolatsizlik masalalarini ochib berdi. 

Boy va kambag’al o’rtasidagi tafovut, mansabdorlarning mas’uliyatsizligi va oddiy 

xalqning huquqsizligi yoritildi. Jadidlar adolatni shior emas, amaliy talab sifatida 

ko’rsatdilar. 

Ayollar masalasi publitsistikada ijtimoiy tanqidning muhim mavzularidan biri 

bo’ldi. Ayollarning savodsizligi va jamiyatdan chetlatilishi ochiq tanqid qilindi. 

Jadidlar ayollar ta’limi jamiyat taraqqiyotining zarur sharti ekanini asosladilar. Bu 

tanqid jamiyatda yangi munosabat shakllanishiga turtki berdi. 

Publitsistikada ijtimoiy tanqid til va uslub jihatidan ham yangicha bo’ldi. 

Murakkab va rasmiy iboralardan voz kechildi. Sodda, tushunarli va bevosita 

murojaat shakli tanlandi. Bu tanqidni ommaviy qildi. Fikr keng qatlamlarga yetib 

bordi. 

Ijtimoiy tanqid jadid publitsistikasida axloqiy mezonlar bilan uyg’unlashdi. 

Tanqid haqorat va kinoyaga asoslanmadi. Vijdon, mas’uliyat va jamiyat manfaatlari 

ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv matbuotga ishonchni oshirdi. 



96 
 

Publitsistik tanqid jamiyatda faollikni kuchaytirdi. O’quvchi tomoshabin 

bo’lib qolmadi. Muammoga munosabat bildirishga, fikr yuritishga undaldi. Bu 

jamoatchilik fikrining shakllanishiga xizmat qildi. 

Muhim jihat shundaki, jadid publitsistikasi tanqid bilan birga yechim 

yo’llarini ham taklif qildi. Ta’limni yangilash, ma’rifatni kengaytirish va axloqiy 

tarbiyani kuchaytirish asosiy chiqish yo’li sifatida ko’rsatildi. Bu tanqidni 

konstruktiv qildi. 

jadid publitsistikasida ijtimoiy tanqid jamiyatni o’zgartirishga qaratilgan ongli 

faoliyat sifatida shakllandi. U muammolarni yashirmadi. Ularni tushuntirdi. Yechim 

ko’rsatdi. Jadidlar publitsistik tanqid orqali jamiyat ongini uyg’otdi va ijtimoiy 

islohotlarga zamin yaratdi. 

Jadidlar faoliyatida badiiy so’z orqali ma’rifat targ’ibi jamiyat ongini 

o’zgartirishning eng ta’sirchan yo’llaridan biri bo’ldi. Ular badiiy asarni faqat estetik 

zavq manbai emas, balki tarbiyaviy va ma’rifiy vosita sifatida ko’rdilar. So’z qalbga 

tez yetadi. Qalbga yetgan so’z esa ongni o’zgartiradi. 

Jadid badiiy ijodida ma’rifat bevosita shior sifatida emas, obraz va voqealar 

orqali singdirildi. Asarlarda savodsizlikning oqibatlari, jaholatning zararli tomonlari 

va bilimning hayotiy ahamiyati hayotiy misollar bilan ko’rsatildi. O’quvchi 

o’qiganini his qildi. His qilingan fikr esa barqaror bo’ldi. 

Badiiy so’z orqali ma’rifat targ’ibida oddiy inson obrazi muhim o’rin egalladi. 

Qahramonlar kundalik hayotdagi odamlar edi. O’qituvchi, ota-ona, talaba yoki 

hunarmand obrazlari orqali bilim va ma’rifatning ta’siri ko’rsatildi. Bu yondashuv 

o’quvchini bevosita muloqotga tortdi. U o’zini qahramon bilan tenglashtirdi. 

Jadid adabiyotida sabab-oqibat aloqalari aniq tasvirlandi. Savodsizlik 

qoloqlikka olib keladi. Jaholat adolatsizlikni kuchaytiradi. Bilim esa imkoniyat 

ochadi. Bu mantiqiy izchillik o’quvchini xulosaga olib keldi. Xulosa tayyor 

berilmadi. U o’quvchining o’zida shakllandi. 

Badiiy so’zning ma’rifiy kuchi til soddaligi bilan mustahkamlandi. Jadidlar 

murakkab va sun’iy ifodalardan qochdilar. Sodda, ravon va xalqona til tanlandi. Bu 

badiiy asarni ommaviy qildi. Ma’rifat tor doirada qolmadi. Keng qatlamlarga 

yoyildi. 

Ma’rifat targ’ibida axloqiy tanlov muhim bo’ldi. Qahramonlar qaror qabul 

qiladi. Ular halollik va manfaat o’rtasida tanlaydi. Bilim va jaholat o’rtasida yo’l 

tanlaydi. Bu tanlovlar orqali o’quvchi ham o’z hayoti haqida o’ylay boshladi. 

Axloqiy mas’uliyat kuchaydi. 

Jadid badiiy asarlarida ayollar ta’limi alohida mavzu sifatida yoritildi. Savodli 

ayol ongli oila yaratadi. Ongli oila esa jamiyatni mustahkamlaydi. Bu fikr badiiy 

obrazlar orqali ko’rsatildi. O’quvchi bu g’oyani majburan emas, tabiiy qabul qildi. 



97 
 

Badiiy so’z orqali ma’rifat targ’ibida diniy va dunyoviy uyg’unlik ham muhim 

o’rin tutdi. Din inkor etilmadi. Jaholat va xurofot tanqid qilindi. Ilm va e’tiqodning 

uyg’unligi badiiy syujetlar orqali ochib berildi. Bu yondashuv murosali 

dunyoqarashni shakllantirdi. 

Jadid adabiyotida kelajak tasavvuri badiiy shaklda berildi. Bilimli, adolatli va 

ongli jamiyat ideali asarlar markazida turdi. Bu ideal orzu emas, erishish mumkin 

bo’lgan maqsad sifatida tasvirlandi. O’quvchi umidsizlikka emas, harakatga undaldi. 

Badiiy so’z publitsistika bilan uzviy bog’landi. Badiiy asarlarda publitsistik 

ruh sezildi. Publitsistik matnlarda esa badiiy ta’sir kuchaydi. Bu uyg’unlik ma’rifat 

targ’ibini yanada samarali qildi. So’z ta’siri ko’paydi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar badiiy so’zni zo’ravonliksiz islohot vositasi 

sifatida ko’rdilar. Ular jamiyatni kuch bilan emas, fikr bilan o’zgartirish 

mumkinligiga ishondilar. Badiiy so’z qarama-qarshilikni kuchaytirmadi, muloqotni 

qilishni kengaytirdi. 

Badiiy so’z orqali ma’rifat targ’ibi milliy ongni ham mustahkamladi. Til, tarix 

va madaniyat badiiy asarlarda tabiiy tarzda yoritildi. Milliylik shior emas, mas’uliyat 

sifatida ko’rsatildi. Bu yondashuv birlikni kuchaytirdi. 

jadidlar faoliyatida badiiy so’z orqali ma’rifat targ’ibi jamiyat ongini 

uyg’otgan kuchli omil bo’ldi. So’z bevosita hayotga yaqinlashdi. Obraz odamlarga 

fikrni yetkazib berdi. Ma’rifat esa kishilar ongiga singdira borildi. Ular badiiy so’z 

orqali jamiyatni o’ylashga, tanlashga va taraqqiyot sari harakat qilishga undadilar. 

3.3. Teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni o’zgartirish 

Jadidlar faoliyatida teatr va sahna san’ati ijtimoiy ongni o’zgartirishning 

ta’sirchan va tezkor vositasi sifatida namoyon bo’ldi. Ular sahnani ko’ngilochar 

maydon emas, balki ma’rifiy va tarbiyaviy minbar deb bildilar. Teatr so’zdan 

tashqari tasvir, harakat va hissiyot orqali jamiyatga murojaat qila oldi. Bu esa uning 

ta’sir kuchini keskin oshirdi. 

An’anaviy jamiyatda teatr tushunchasi keng tarqalmagan edi. Jadidlar sahna 

san’atini yangicha mazmun bilan olib kirdilar. Ular teatrni jamiyat muammolarini 

ochiq ko’rsatish, savol qo’yish va o’ylantirish vositasi sifatida ishlatdilar. Sahnada 

ko’rsatilgan hayot tomoshabinning o’z hayoti bilan tutashdi. Bu befarqlikni buzdi. 

Jadid teatrining markazida ijtimoiy muammolar turdi. Savodsizlik, jaholat, 

majburiy nikoh, ayollar taqdiri, poraxo’rlik va adolatsizlik sahna orqali yoritildi. 

Muammolar yashirilmadi. Ular kulgi, fojia yoki keskin dramatik holatlar orqali 

ko’rsatildi. Tomoshabin muammoni ko’rdi. Ko’rgan muammoni inkor eta olmadi. 

Teatrda oddiy inson obrazi yetakchi bo’ldi. Qahramonlar hayotdan olingan 

edi. Bu obrazlar tomoshabinga yaqin bo’ldi. Tomoshabin o’zini sahnadagi 

qahramonda ko’rdi. SHu tariqa sahna jamiyatga ko’zgu vazifasini bajardi. 



98 
 

Jadidlar teatr orqali ayollar masalasini ochiq muhokamaga olib chiqdi. 

Qizlarning ta’limdan mahrumligi, majburiy turmush va oiladagi zo’ravonlik sahnada 

keskin ko’rsatildi. Bu masalalar jamiyatda ilk bor ommaviy muhokama qilina 

boshladi. Teatr ayollar taqdirini umumiy ijtimoiy muammoga aylantirdi. 

Teatr va sahna san’ati ma’rifat targ’ibida samarali bo’ldi. Bilim va jaholat 

o’rtasidagi farq jonli sahnalar orqali ochildi. Tomoshabin nazariy fikrni emas, 

amaliy oqibatni ko’rdi. Bu ongga kuchliroq ta’sir ko’rsatdi. 

Jadid teatrida til soddaligi muhim rol o’ynadi. Asarlar xalq tushunadigan tilda 

sahnalashtirildi. Murakkab iboralardan voz kechildi. Bu teatrni keng ommaga 

yaqinlashtirdi. Sahna san’ati elitaga emas, jamiyatga xizmat qildi. 

Teatr jamoatchilik fikrini shakllantirishga xizmat qildi. Tomosha tugagach, 

muhokama boshlandi. Tomoshabinlar o’yladi. Bahslashdi. Xulosa chiqardi. Bu 

jarayon ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Teatr jamiyatni sukutdan chiqaruvchi 

maydonga aylandi. 

Sahna san’ati zo’ravonliksiz islohot g’oyasini targ’ib qildi. Jadidlar jamiyatni 

kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. Teatr qarama-

qarshilikni kuchaytirmadi. Murosaga undadi. Fikr almashinuvini rag’batlantirdi. 

Teatr orqali milliy ong mustahkamlandi. Milliy hayot, urf-odatlar va 

muammolar sahnada aks etdi. Bu tomoshabinda o’z jamiyatiga nisbatan mas’uliyat 

hissini kuchaytirdi. Millat tushunchasi sahna orqali jonlandi. 

Teatr san’ati jadidlar uchun tarbiyaviy maktab vazifasini bajardi. Tomoshabin 

faqat ko’rdi emas. U his qildi. His qilgan narsa ongda chuqur iz qoldirdi. SHu sababli 

teatr ta’siri uzoq davom etdi. 

jadidlar faoliyatida teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni o’zgartirish 

muhim o’rin egalladi. Sahnada jamiyat o’z muammolarini ko’rdi. O’yladi. Xulosa 

chiqardi. Jadidlar teatrni ongni uyg’otuvchi kuchli ma’naviy qurolga aylantira 

oldilar. 

Jadid teatrining vujudga kelishi Turkistonda ijtimoiy ongni uyg’otish va 

jamiyatni ma’rifiy yo’l bilan isloh qilish jarayonining muhim bosqichlaridan biri 

bo’ldi. Teatr jadidlar uchun san’atning oddiy ko’rinishi emas, balki ijtimoiy tarbiya 

va ma’rifat minbari edi. XIX asr oxiri – XX asr boshlarida yuzaga kelgan jadid teatri 

aynan shu maqsadga xizmat qildi. 

Jadid teatrining paydo bo’lishiga zamin yaratgan omillardan biri jadidchilik 

harakatining kuchayishi bo’ldi. 1890-yillarning oxiri – 1900-yillarning boshlarida 

Turkistonda jadid maktablari, matbuot va adabiyot rivojlana boshladi. Bu jarayon 

jamiyatda yangi fikrlash ehtiyojini yuzaga keltirdi. Jadidlar bu ehtiyojni qondirishda 

teatrning ta’sir kuchi katta ekanini angladilar. 

Jadid teatrining g’oyaviy ildizlari Qrim va Volga bo’yidagi musulmon teatr 

tajribalariga borib taqaladi. Ismoil G’aspiralining ma’rifatparvarlik faoliyati, 



99 
 

shuningdek, tatar ziyolilarining sahna tajribasi Turkiston jadidlari uchun muhim 

namuna bo’ldi. Bu ta’sirlar 1900-yillarning boshlarida Turkistonga yetib keldi va 

sahna san’atiga qiziqishni kuchaytirdi. 

Turkistonda jadid teatrining shakllanishida Mahmudxo’ja Behbudiy alohida 

o’rin egallaydi. U jadid teatrining asoschisi sifatida tan olinadi. Behbudiy tomonidan 

yozilgan “Padarkush” dramasi jadid teatrining ilk yirik namunasi bo’ldi. Asar 1911-

yilda yozilgan bo’lib, unda jaholat, savodsizlik va tarbiyasizlikning fojiali oqibatlari 

ochib berilgan. 

“Padarkush” asari ilk bor 1914-yil 27-fevralda Samarqandda sahnalashtirildi. 

Bu sana Turkiston jadid teatri tarixida muhim burilish nuqtasi hisoblanadi. Tomosha 

katta ijtimoiy rezonans uyg’otdi. Tomoshabinlar sahnada o’z jamiyatining real 

muammolarini ko’rdilar. Bu teatrning jamiyatga bevosita ta’sir ko’rsatish 

imkoniyatini namoyon qildi. 

SHu yili, ya’ni 1914-yilda, Toshkentda ham jadid teatr faoliyati jonlandi. 

Munavvarqori Abdurashidxonov va uning safdoshlari sahna san’atini targ’ib qila 

boshladilar. Toshkent, Samarqand va Qo’qon shaharlarida jadid spektakllari 

namoyish etildi. Teatr asarlari ko’pincha maktablar, madrasalar yoki vaqtincha 

sahnalar qurilgan joylarda namoyish qilinar edi. 

Jadid teatrining vujudga kelishi jarayonida 1913–1915-yillar alohida 

ahamiyatga ega. Bu davrda jadid dramaturgiyasi shakllandi. Sahna uchun maxsus 

yozilgan asarlar paydo bo’ldi. Teatr adabiyotdan mustaqil san’at sohasi sifatida 

ajrala boshladi. Dramaturgiya jamiyat muammolarini sahnaga mos shaklda 

ifodalashga yo’naltirildi. 

Jadid teatrining asosiy mavzulari savodsizlik, ota-onaning tarbiyadagi 

mas’uliyati, ayollar taqdiri, majburiy nikoh va ijtimoiy adolatsizlik edi. Bu mavzular 

tasodifiy tanlanmadi. Ular jamiyatning eng og’riqli nuqtalarini aks ettirdi. Jadidlar 

sahna orqali jamiyatni o’z muammolari bilan yuzlashtirishni maqsad qildilar. 

1915–1916-yillarda jadid teatr faoliyati kengaya boshladi. Farg’ona vodiysi 

shaharlarida, xususan Qo’qon va Andijonda sahna tomoshalari namoyish etildi. 

Tomoshalar ko’pincha xayriya maqsadida o’tkazilib, tushgan mablag’lar maktablar 

va ma’rifiy ishlarga yo’naltirildi. Bu teatrning ijtimoiy vazifasini yanada 

kuchaytirdi. 

Birinchi jahon urushi yillari, ya’ni 1914–1918-yillarda, jadid teatrida ijtimoiy 

muammolar yanada keskinlashdi. Urushning xalq hayotiga ta’siri, qashshoqlik va 

adolatsizlik sahnada o’z aksini topdi. Teatr tomoshalari orqali xalq sabr, birlik va 

ongli harakatga chaqirildi. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng jadid teatriga nisbatan qisqa muddatli 

erkinlik yuzaga keldi. Bu davrda teatr faoliyati jonlandi. Yangi spektakllar 



100 
 

sahnalashtirildi. Siyosiy va ijtimoiy mavzular ochiqroq yoritila boshladi. Jadidlar 

teatrni jamiyat kelajagini muhokama qiluvchi maydon sifatida ko’rdilar. 

Biroq 1918-yildan keyin siyosiy vaziyat keskin o’zgardi. Jadid teatriga bosim 

kuchaydi. Ko’plab jadid ziyolilar ta’qibga uchradi. Teatr faoliyati cheklana boshladi. 

SHunga qaramay, jadid teatri qisqa tarixiy davr ichida jamiyat ongiga kuchli ta’sir 

ko’rsatishga ulgurdi. 

Jadid teatrining muhim jihati shundaki, u xalq tilida olib borildi. Sahnadagi 

dialoglar sodda va tushunarli bo’ldi. Bu teatrni keng ommaga yaqinlashtirdi. Teatr 

elitaga emas, xalqning o’ziga murojaat qildi. 

jadid teatrining vujudga kelishi 1911–1917-yillar oralig’ida Turkistonda 

ma’rifiy va ijtimoiy uyg’onishning muhim ko’rinishiga aylandi. “Padarkush” 

dramasi va 1914-yilgi ilk sahna namoyishlari jadid teatrining tarixiy asosini yaratdi. 

Jadid teatri jamiyatni o’ylashga majbur qildi, ijtimoiy muammolarni ochdi va ongni 

o’zgartirish yo’lida kuchli ma’naviy qurolga aylandi. 

Jadid teatrida sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni jamiyatni o’zgartirishga 

qaratilgan aniq maqsad bilan shakllandi. Jadid dramaturglari sahnani ko’ngilochar 

tomosha emas, balki ijtimoiy tashxis va tarbiya maydoni deb bildilar. Har bir asar 

jamiyatdagi muammoni ko’rsatdi. Har bir sahna tomoshabinni o’ylashga majbur 

qildi. 

Sahna asarlarining markazida savodsizlik va jaholat muammosi turdi. Jadidlar 

savodsizlikni barcha ijtimoiy illatlarning ildizi sifatida ko’rsatdilar. Asarlarda 

bilimdan yiroq insonning hayoti og’ir oqibatlarga olib kelishi ochiq tasvirlandi. 

Tomoshabin sababni ko’rdi. Oqibatni his qildi. Xulosa chiqardi. 

Tarbiyaning izdan chiqishi sahna asarlarida muhim mavzu bo’ldi. Ota-

onaning beparvoligi, farzand tarbiyasidagi mas’uliyatsizlik fojiali natijalar bilan 

ko’rsatildi. Bu yondashuv jamiyatda tarbiya masalasini shaxsiy ish emas, ijtimoiy 

mas’uliyat sifatida ko’rsatdi. Sahna oilani jamiyatning asosiy bo’g’ini sifatida talqin 

qildi. 

Jadid sahna asarlarida ayollar taqdiri keskin va ochiq yoritildi. Majburiy 

nikoh, qizlarning savodsizligi va ayolning jamiyatdan chetlatilishi dramatik holatlar 

orqali tasvirlandi. Ayol jabrdiyda emas, balki o’zgarish istovchi shaxs sifatida 

ko’rsatildi. Bu yondashuv tomoshabin ongida ayollar masalasiga nisbatan yangi 

qarashni shakllantirdi. 

Ijtimoiy adolatsizlik sahna asarlarining muhim mazmuniy qatlamini tashkil 

etdi. Boy va kambag’al o’rtasidagi tafovut, mansabdorlarning mas’uliyatsizligi va 

oddiy xalqning huquqsizligi sahnada ochiq ko’rsatildi. Tanqid shaxsga emas, 

tizimga qaratildi. Bu tomoshabinni qarama-qarshilikka emas, adolatli yechim 

izlashga undadi. 



101 
 

Sahna asarlarida diniy xurofot va taqlidchilik ham tanqid qilindi. Jadidlar 

dinni inkor etmadi. Ular jaholatni tanqid qildi. Din axloq va ong bilan uyg’un 

bo’lishi kerakligi sahna voqealari orqali ochib berildi. Bu yondashuv jamiyatda 

murosali va ongli diniy dunyoqarashni kuchaytirdi. 

Mehnat va mas’uliyat masalasi sahna asarlarida ijtimoiy qadriyat sifatida 

ko’rsatildi. Dangasalik va boqimandalik tanqid qilindi. Halol mehnat jamiyatni 

rivojlantiruvchi kuch sifatida talqin qilindi. Tomoshabin mehnatning shaxsiy emas, 

ijtimoiy ahamiyatga ega ekanini anglay boshladi. 

Jadid sahnasida oddiy inson obrazi yetakchi bo’ldi. Qahramonlar afsonaviy 

emas edi. Ular kundalik hayotdan olingan edi. O’qituvchi, ota, ona, hunarmand, 

talaba sahna markaziga chiqdi. Bu obrazlar tomoshabinga yaqin bo’ldi. Sahna 

jamiyatga ko’zgu bo’lib xizmat qildi. 

Sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni sabab–oqibat mantiqi asosida qurildi. 

Muammolar tasodif sifatida ko’rsatilmadi. Ular ijtimoiy sharoit mahsuli ekanini 

anglatdi. Bu tomoshabinda tahliliy fikrlashni rivojlantirdi. Muammoni anglash 

yechimga yo’l ochdi. 

Milliy ong sahna asarlarining muhim tarkibiy qismi bo’ldi. Til, urf-odatlar va 

milliy muhit sahnada tabiiy aks etdi. Milliylik shior emas, mas’uliyat sifatida 

ko’rsatildi. Bu tomoshabinda o’z jamiyatiga nisbatan javobgarlik hissini 

kuchaytirdi. 

Jadid sahna asarlarida zo’ravonliksiz islohot g’oyasi ustuvor bo’ldi. Keskin 

chaqiriqlar emas, ongli o’zgarish targ’ib qilindi. Muammolar ochildi. Yechimlar 

ma’rifat, ta’lim va axloq orqali ko’rsatildi. Bu sahna san’atini barqaror ijtimoiy ta’sir 

vositasiga aylantirdi. 

Sahna asarlarida muloqot va muhokama muhim o’rin egalladi. Tomosha 

yakunida savollar tug’ildi. Bahslar boshlandi. Jamiyat sukutdan chiqdi. Teatr 

ijtimoiy muloqot maydoniga aylandi. Bu jarayon jamoatchilik fikrini shakllantirdi. 

Til va uslub sahna asarlarining ijtimoiy mazmunini kuchaytirdi. Sodda va 

tushunarli til tanlandi. Murakkab iboralardan voz kechildi. Bu asarlarni ommaviy 

qildi. Mazmun keng qatlamlarga yetib bordi. 

Jadid dramaturgiyasi umidsizlikni targ’ib qilmadi. Muammolar keskin bo’lsa 

ham, chiqish yo’li ko’rsatildi. Bilim, tarbiya va mas’uliyat asosiy yechim sifatida 

berildi. Tomoshabin tushkunlikka emas, harakatga undaldi. 

jadid teatrida sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni jamiyatni uyg’otishga 

xizmat qildi. Muammo ochildi. Sabab tushuntirildi. Yechim ko’rsatildi. Sahna orqali 

jadidlar ijtimoiy ongni o’zgartirishga erishdilar va jamiyatni ma’rifat yo’liga 

chorlashda kuchli ta’sir ko’rsatdilar. 

Jadid teatrida tomoshabin ongiga ta’sir mexanizmlari puxta o’ylangan va 

maqsadga yo’naltirilgan tizim asosida shakllandi. Jadidlar sahnani tasodifiy 



102 
 

ko’ngilochar vosita emas, balki ongni o’zgartirish mexanizmi sifatida ko’rdilar. SHu 

bois teatr tomoshabinga hissiy, aqliy va axloqiy darajalarda bir vaqtning o’zida ta’sir 

ko’rsatdi. 

Ta’sir mexanizmlarining birinchi bo’g’ini identifikatsiya edi. Tomoshabin 

sahnadagi qahramonlarda o’zini yoki atrofidagi odamlarni ko’rdi. Qahramonlar 

oddiy insonlar bo’lgani uchun sahna voqealari tomoshabinga begona tuyulmadi. 

O’zini qahramon bilan tenglashtirgan tomoshabin voqealarga befarq bo’la olmadi. 

Bu jarayon ongni ochdi. 

Ikkinchi muhim mexanizm hissiy ta’sir edi. Teatr so’z bilan cheklanib 

qolmadi. Harakat, ohang, pauza va sahna muhitidan foydalandi. Fojia, kulgi va 

keskin dramatik holatlar tomoshabinning his-tuyg’ulariga ta’sir qildi. His uyg’ongan 

joyda fikr paydo bo’ldi. Jadidlar aynan shu bog’liqlikdan foydalandilar. 

Uchinchi mexanizm sabab–oqibatni ko’rsatish bo’ldi. Sahna asarlarida 

muammolar tasodif sifatida berilmadi. Har bir xato o’z oqibatiga ega edi. 

Savodsizlik fojia bilan yakunlandi. Beparvolik yo’qotishlarga olib keldi. 

Tomoshabin muammoni tushundi. Tushungan muammo ongda mustahkam joy oldi. 

To’rtinchi mexanizm axloqiy tanlov edi. Qahramonlar muhim qarorlar oldida 

qoldi. Halollik yoki manfaat. Bilim yoki jaholat. Tomoshabin bu tanlovni ichida 

qayta yashadi. Bu jarayon axloqiy mas’uliyatni kuchaytirdi. Tomoshabin faqat 

kuzatuvchi emas, ichki ishtirokchiga aylandi. 

Beshinchi mexanizm sodda va tushunarli til bo’ldi. Murakkab iboralardan voz 

kechildi. Dialoglar xalq tilida olib borildi. Bu mazmunni yashirmadi. Aksincha, uni 

kuchaytirdi. Tushunarli so’z ongga tez yetdi. Jadidlar so’zning soddaligi ta’sir 

kuchini oshirishini yaxshi bilardilar. 

Oltinchi mexanizm takror va mustahkamlash edi. Asosiy g’oyalar turli 

sahnalarda qayta-qayta ko’rsatildi. Bir g’oya bir obraz orqali berildi. Keyin boshqa 

vaziyatda takrorlandi. Bu ongda barqaror fikr shakllanishiga olib keldi. Takror fikrni 

kuchaytirdi. 

Ettinchi mexanizm ijtimoiy muhokama edi. Tomosha tugagach, fikr jarayoni 

to’xtamadi. Tomoshabinlar o’zaro suhbatlashdi. Bahslashdi. Xulosa chiqardi. Teatr 

sahnadan tashqarida ham yashadi. Bu jarayon jamoatchilik fikrini shakllantirdi. 

Sakkizinchi mexanizm muloqot orqali ishonch yaratish bo’ldi. Jadid teatrida 

tomoshabin bilan dushmanlik yo’q edi. Sahna buyruq bermadi. Nasihat qilmadi. U 

savol berdi. Bu savol tomoshabinda ishonch uyg’otdi. Ishonch bo’lgan joyda ta’sir 

kuchli bo’ladi. 

To’qqizinchi mexanizm umidsizlikdan qochish edi. Muammolar keskin 

bo’lsa ham, yechim ko’rsatildi. Bilim, tarbiya va mas’uliyat asosiy chiqish yo’li 

sifatida berildi. Bu tomoshabinni tushkunlikka emas, harakatga undadi. 



103 
 

O’ninchi mexanizm milliy yaqinlik bo’ldi. Sahna milliy muhitda qurildi. Til, 

urf-odat va kundalik hayot aks etdi. Tomoshabin sahnani o’z jamiyatining bir qismi 

sifatida qabul qildi. Bu yaqinlik ta’sirni kuchaytirdi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar teatrni zo’ravonliksiz islohot vositasi sifatida 

ko’rdilar. Teatr qarshilikni kuchaytirmadi. Ongni uyg’otdi. Ong o’zgargan joyda 

jamiyat o’zgardi. 

jadid teatrida tomoshabin ongiga ta’sir mexanizmlari murakkab, ammo 

samarali tizim sifatida shakllandi. Identifikatsiya, hissiy ta’sir, mantiqiy izchillik va 

ijtimoiy muhokama bu tizimning asosiy bo’g’inlari bo’ldi. Jadidlar sahna orqali 

ongni uyg’otdi va jamiyatni ma’rifat yo’liga boshladi. 

Jadidlar faoliyatida til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi 

jamiyatni modernizatsiya qilish jarayonining muhim tarkibiy qismi bo’ldi. Jadidlar 

jamiyat ongini o’zgartirish faqat mazmun bilan emas, balki ifoda shaklini yangilash 

orqali ham amalga oshishini chuqur angladilar. SHu bois ular til va uslub masalasiga 

alohida e’tibor qaratdilar. 

An’anaviy yozma va og’zaki nutqda murakkab, og’ir va tor doira uchun 

tushunarli bo’lgan uslub ustuvor edi. Jadidlar bu holatni tanqid qildilar. Ularning 

fikricha, murakkab til bilimni xalqdan uzoqlashtiradi. SHuning uchun jadidlar 

sodda, ravon va tushunarli tilni targ’ib qildilar. Til ommaga xizmat qilishi kerak edi. 

Tilning yangilanishi avvalo ta’lim va matbuot orqali amalga oshdi. Jadid 

maktablarida darslar xalq tushunadigan tilda olib borildi. Matbuotda murakkab diniy 

va rasmiy iboralardan voz kechildi. Bu bilimni keng qatlamlarga yetkazdi. Til orqali 

ma’rifat ommalashdi. 

Uslub jihatidan jadidlar bevosita murojaat shaklini tanladilar. O’quvchi yoki 

tomoshabin bilan to’g’ridan-to’g’ri suhbat ohangi yaratildi. Bu uslub rasmiy masofa 

o’rniga yaqinlikni ta’minladi. Yaqinlik ishonchni kuchaytirdi. Ishonch esa ta’sirni 

oshirdi. 

Madaniy kommunikatsiyaning yangilanishida muloqot va bahs madaniyati 

muhim o’rin egalladi. Jadidlar bir tomonlama nasihatdan voz kechdilar. Savol-

javob, bahs va muhokama ustuvor bo’ldi. Jamiyat fikr bildirishga o’rgandi. Bu 

ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. 

Til va uslubdagi yangilanish adabiyot va publitsistikada yaqqol ko’zga 

tashlandi. Badiiy asarlarda xalqona ifodalar keng qo’llanildi. Publitsistikada esa aniq 

va lo’nda jumlalar tanlandi. Bu fikrni tez va aniq yetkazdi. Uslub mazmunni 

kuchaytirdi. 

Jadidlar tilni milliy ongni shakllantiruvchi vosita sifatida ko’rdilar. Ona tili 

orqali milliy qadriyatlar va tarix ongga singdirildi. Til nafaqat aloqa vositasi, balki 

madaniy xotira sifatida talqin qilindi. Tilni asrash millatni asrash bilan 

tenglashtirildi. 



104 
 

Madaniy kommunikatsiya faqat yozma so’z bilan cheklanib qolmadi. Teatr, 

sahna va ommaviy chiqishlar orqali jonli muloqot shakllandi. Sahna nutqi sodda va 

ta’sirchan bo’ldi. Bu so’zning kuchini oshirdi. So’z jonli muloqotda yanada samarali 

bo’ldi. 

Til va uslub yangilanishi ayollar va yoshlar bilan muloqotni ham 

osonlashtirdi. Avvallari chetda qolgan qatlamlar madaniy kommunikatsiya 

jarayoniga jalb qilindi. Bu jamiyatning umumiy faolligini oshirdi. Kommunikatsiya 

kengaydi. 

Jadidlar tilni zamonga moslashtirish tarafdori bo’ldilar. SHu tariqa 

tushunchalar uchun yangi so’zlar kiritildi. Ilm-fan va texnika atamalari sekin asta 

ommalasha boshladi. Bu esa o’z navbatida jamiyatni zamonaviy dunyo bilan 

bog’lashda muhim rol o’ynay boshladi.. Til yanada rivojlandi. Odamlarning fiklash 

darajasi kengaydi. 

Uslubdagi yangilanish kishilarda tanqidiy madaniyatini ham shakllantirdi. 

Tanqid haqorat emas, balki fikr almashuvi sifatida talqin qilindi. Bu o’z navbatida 

jamiyatda sog’lom muhokama muhitini yaratishga xizmat qildi.  

Til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi zo’ravonliksiz 

islohot g’oyasiga xizmat qildi. So’z orqali ijtimoiy ong o’zgara boshladi. O’z 

navbatida ong o’zgarishi jamiyat o’zgarishiga xizmat qila boshladi. Jadidlar bu 

yo’lni eng barqaror , to’g’ri yo’l deb bildilar. 

jadidlar faoliyatida til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi 

jamiyatni modernizatsiya qilishda muhim rol o’ynadi. Yangi uslub mahalliy aholida 

ishonchni kuchaytirdi. Madaniy kommunikatsiya esa jamiyatni ochiq va ongli 

muloqot sari olib chiqdi. 

Jadidlar faoliyatida adabiy tilni soddalashtirish harakati jamiyatni ma’rifiy 

jihatdan uyg’otishning muhim sharti sifatida qaraldi. Jadidlar til murakkab bo’lsa, 

fikr keng ommaga yetib bormasligini aniq angladilar. SHu sababli ular adabiy tilni 

xalq nutqiga yaqinlashtirishni maqsad qildilar. Til bilimni yashirmasligi, balki 

ochishi kerak edi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida yozma adabiy til ko’pincha og’ir, murakkab 

va tor doiradagi savodli qatlam uchungina tushunarli edi. Arabcha va forscha so’zlar 

haddan ziyod ko’p ishlatilgan, jumlalar cho’zma va murakkab tuzilgan edi. Jadidlar 

bu holatni tanqid qildilar. Ularning fikricha, bunday til xalq bilan aloqa uzilishiga 

olib kelardi. 

Adabiy tilni soddalashtirish harakati, avvalo, ma’rifiy ehtiyojdan kelib chiqdi. 

Jadidlar savodsizlikka qarshi kurashda tilni asosiy vosita deb bildilar. Agar darslik, 

gazeta va badiiy asar xalq tushunmaydigan tilda bo’lsa, ma’rifat o’z vazifasini bajara 

olmaydi. SHu sababli soddalik jadidlar uchun estetik emas, ijtimoiy zarurat edi. 



105 
 

Jadid adabiyotida sodda va ravon til ongli ravishda tanlandi. Murakkab 

iboralar o’rniga kundalik nutqda ishlatiladigan so’zlar qo’llanildi. Fikr qisqa va aniq 

jumlalar orqali ifodalandi. Bu uslub o’quvchini charchatmadi. Aksincha, o’qishga 

qiziqishni kuchaytirdi. 

Matbuot adabiy tilni soddalashtirish harakatining asosiy maydoniga aylandi. 

Gazeta va jurnallar xalq bilan bevosita muloqot qilishi kerak edi. Jadid nashrlarida 

sodda til tanlandi. Bu nashrlarni keng omma o’qiy boshladi. Matbuot orqali adabiy 

tilning yangi me’yorlari shakllandi. 

Badiiy adabiyotda ham soddalik ustuvor bo’ldi. Jadid yozuvchilari obrazlar 

nutqini xalqona qilib berishga intildilar. Qahramonlar sun’iy va balandparvoz 

so’zlar bilan emas, hayotiy tilda gapirdi. Bu asarlarni ishonchli qildi. O’quvchi 

badiiy matnda o’z muhitini ko’rdi. 

Adabiy tilni soddalashtirish fikrni demokratlashtirdi. Ilgari faqat ayrimlar 

tushunadigan bilim endi ko’pchilik uchun ochiq bo’ldi. Til bilimga to’siq emas, 

ko’prik vazifasini bajara boshladi. Bu jarayon jamiyatda ma’rifatning 

ommalashishiga xizmat qildi. 

Jadidlar soddalashtirishni tilni qashshoqlashtirish deb tushunmadilar. Ular 

tilni boyitishni, ammo ortiqcha murakkablikdan tozalashni maqsad qildilar. 

Keraksiz so’zlar qisqartirildi. Aniq tushunchalar uchun aniq ifodalar tanlandi. Bu 

tilni samaraliroq qildi. 

Tilni soddalashtirish harakati ta’lim tizimi bilan uzviy bog’liq bo’ldi. Jadid 

maktablarida darslar sodda tilda olib borildi. O’quvchi tushunmagan matnni 

yodlashga majbur bo’lmadi. Tushungan bilim ongda mustahkam joy oldi. Bu ta’lim 

samaradorligini oshirdi. 

Adabiy tilning soddalashuvi ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Odamlar 

o’qiganini tushuna boshladi. Tushungan inson fikr bildirdi. Fikr bildirgan inson 

jamiyatda faol bo’ldi. SHu tariqa til ijtimoiy harakatga xizmat qildi. 

Ayollar va yoshlar uchun til soddaligi alohida ahamiyat kasb etdi. Avvallari 

chetda qolgan qatlamlar endi matbuot va adabiyot orqali jamiyat hayotiga qo’shila 

boshladi. Bu madaniy kommunikatsiyani kengaytirdi. Jamiyatning umumiy saviyasi 

oshdi. 

Tilni soddalashtirish milliy ongni mustahkamladi. Ona tilining imkoniyatlari 

kengaydi. Milliy ifoda kuchaydi. Jadidlar ona tilini zamonaviy fikrni ifodalashga 

qodir til sifatida ko’rsatdilar. Bu milliy ishonchni kuchaytirdi. 

Jadidlar soddalashtirilgan til orqali tanqid madaniyatini ham rivojlantirdilar. 

Murakkab va yopiq til tanqidni yashiradi. Sodda til esa muammoni ochiq ko’rsatadi. 

Bu jamiyatda ochiq fikr almashuvini kuchaytirdi. 



106 
 

Muhim jihat shundaki, adabiy tilni soddalashtirish zo’ravonliksiz islohotga 

xizmat qildi. So’z yumshoq, ammo ta’sirchan bo’ldi. Til orqali ong o’zgardi. Ong 

o’zgargan joyda jamiyat o’zgara boshladi. 

jadidlar boshlab bergan adabiy tilni soddalashtirish harakati ma’rifatni 

ommalashtirdi, milliy ongni mustahkamladi va madaniy kommunikatsiyani yangi 

bosqichga olib chiqdi. Sodda til fikrni yaqinlashtirdi. Yaqin fikr esa jamiyatni 

uyg’otdi. 

Jadidlar faoliyatida yangi uslub va terminologiya jamiyatni modern fikrlashga 

olib chiqishning muhim vositasi bo’ldi. Ular eski tushunchalar bilan yangi davr 

muammolarini ifodalab bo’lmasligini angladilar. SHu sababli jadidlar nafaqat 

mazmunni, balki ifoda usulini ham yangilashga intildilar. 

Yangi uslubning asosiy belgisi aniqlik va lo’ndalik edi. Murakkab va cho’zma 

jumlalar o’rniga qisqa, mazmunli va aniq ifodalar tanlandi. Bu fikrni tez yetkazdi. 

O’quvchi va tomoshabin fikrni darhol anglay boshladi. Uslub mazmunni 

yashirmadi. Aksincha, uni kuchaytirdi. 

Jadidlar yozma va og’zaki nutqda bevosita murojaat shaklini qo’lladilar. 

O’quvchiga yuzlanish, savol berish va muammoga jalb qilish usuli keng tarqaldi. Bu 

uslub rasmiy masofani kamaytirdi. Muloqot jonlandi. Fikr almashuvi kuchaydi. 

Yangi terminologiya jadidlar faoliyatida alohida ahamiyat kasb etdi. Ilm-fan, 

ta’lim, jamiyat va siyosatga oid yangi tushunchalar tilga kirib keldi. Jadidlar eski 

terminlar bilan cheklanib qolmadilar. Zarurat tug’ilganda yangi so’zlar yaratildi yoki 

mavjud so’zlarga yangi ma’no yuklandi. 

Ta’lim sohasida “maktab”, “darslik”, “fan”, “usul”, “imtihon” kabi 

tushunchalar faol qo’llanila boshladi. Bu terminlar ta’limni tizimli tushunishga 

yordam berdi. Ta’lim mavhum jarayon emas, aniq tizim sifatida idrok etildi. 

Ijtimoiy hayotga oid terminologiya ham yangilandi. “Jamiyat”, “taraqqiyot”, 

“mas’uliyat”, “huquq” kabi so’zlar ommalashdi. Bu tushunchalar orqali jamiyatga 

nisbatan ongli munosabat shakllandi. Fuqarolik tafakkuri rivojlandi. 

Yangi uslub va terminologiya milliy til imkoniyatlarini kengaytirdi. Jadidlar 

ona tili zamonaviy fikrni ifodalashga qodir ekanini amalda ko’rsatdilar. Bu tilga 

bo’lgan ishonchni oshirdi. Milliy ong mustahkamlandi. 

Publitsistika yangi uslub va terminologiyaning asosiy maydoniga aylandi. 

Gazeta va jurnallarda yangicha iboralar, zamonaviy tushunchalar keng qo’llanildi. 

Bu matbuotni zamon bilan hamnafas qildi. Fikr zamonaviylashdi. 

Badiiy adabiyotda ham yangi terminlar ehtiyotkorlik bilan joriy etildi. Ular 

asar ruhini buzmasdan, mazmunni boyitdi. Yangi tushunchalar hayotiy vaziyatlar 

orqali o’quvchiga yetkazildi. Bu terminlarni tabiiy qabul qilishga yordam berdi. 



107 
 

Yangi uslub va terminologiya tanqid madaniyatini rivojlantirdi. Aniq 

terminlar muammoni aniq ifodalashga imkon berdi. Bu bahsni samarasiz bahslardan 

olib chiqdi. Muammo mohiyati ochildi. 

Muhim jihat shundaki, jadidlar terminologiyani majburan singdirmadilar. 

Ular yangi so’zlarni tushuntirib va amaliy misollar bilan kiritdilar. Bu o’quvchi va 

tomoshabinning qarshiligini kamaytirdi. Yangi tushunchalar asta-sekin ongga 

singdi. 

jadidlar tomonidan joriy etilgan yangi uslub va terminologiya jamiyat 

tafakkurini modernlashtirdi. Aniq ifoda fikrni kuchaytirdi. Yangi terminlar 

dunyoqarashni kengaytirdi. Til zamon bilan hamnafas bo’ldi. Jadidlar shu yo’l bilan 

madaniy kommunikatsiyani yangi bosqichga olib chiqdilar. 

Jadidlar faoliyatida madaniy muloqotning kengayishi jamiyatni 

modernlashtirish jarayonining muhim natijasi bo’ldi. Jadidlar madaniyatni yopiq 

an’ana sifatida emas, balki ochiq muloqot orqali rivojlanadigan tizim deb 

tushundilar. SHu bois ular turli ijtimoiy qatlamlar, hududlar va g’oyalar o’rtasida 

aloqani kuchaytirishga intildilar. 

Madaniy muloqotning kengayishi, avvalo, til va uslubning soddalashuvi bilan 

bog’liq bo’ldi. Tushunarli til muloqotni tezlashtirdi. Odamlar o’qidi. Tushundi. 

Munosabat bildirdi. Bu jarayon jamiyatda fikr almashuvini jonlantirdi. Sukut o’rnini 

muhokama egalladi. 

Matbuot madaniy muloqotni kengaytirgan asosiy maydon bo’ldi. Gazeta va 

jurnallar turli hududlarda yashovchi odamlarni bir axborot maydonida birlashtirdi. 

Bir muammo haqida bir vaqtda o’ylash odati shakllandi. Bu umumiy ijtimoiy ongni 

mustahkamladi. Jamiyat bo’laklarga bo’linib qolmadi. 

Ta’lim tizimi madaniy muloqotning kengayishiga xizmat qildi. Jadid 

maktablari turli ijtimoiy qatlam vakillarini bir joyga jamladi. O’quvchi o’qituvchi 

bilan muloqot qildi. O’quvchilar o’zaro fikr almashdi. Bu jarayon muloqot 

madaniyatini tarbiyaladi. Savol berish odati paydo bo’ldi. 

Teatr va sahna san’ati madaniy muloqotni jonlantirdi. Tomosha jarayonida 

tomoshabin passiv bo’lib qolmadi. U his qildi. O’yladi. Tomoshadan keyin bahs 

qildi. Sahna muloqotni sahnadan tashqariga olib chiqdi. Jamiyatda umumiy 

muhokama muhiti shakllandi. 

Madaniy muloqotning kengayishida ayollar va yoshlarning ishtiroki muhim 

bo’ldi. Jadidlar ilgari chetda qolgan qatlamlarni madaniy hayotga jalb etdilar. 

Ayollar ta’limi va matbuotdagi ishtirok muloqotni kengaytirdi. Jamiyat bir yoqlama 

bo’lishdan chiqdi. 

Jadidlar madaniy muloqotni milliy va umuminsoniy qadriyatlar uyg’unligida 

ko’rdilar. Ular boshqa xalqlarning tajribasini o’rganishni targ’ib qildilar. Biroq ko’r-



108 
 

ko’rona taqlidni rad etdilar. O’rganish, moslashtirish va baholash muhim deb topildi. 

Bu yondashuv ochiq dunyoqarashni shakllantirdi. 

Madaniy muloqot adabiyot va publitsistika orqali kengaydi. Asarlar jamiyat 

bilan bevosita suhbatga kirdi. Yozuvchi va o’quvchi o’rtasida fikriy aloqa paydo 

bo’ldi. O’quvchi faqat qabul qiluvchi emas, balki baholovchiga aylandi. Bu 

muloqotni ikki tomonlama qildi. 

Madaniy muloqotning kengayishi tanqid madaniyatini ham rivojlantirdi. 

Tanqid haqorat emas, fikr almashuvi sifatida qaraldi. Jadidlar bahsni qo’llab-

quvvatladilar. Bahs jamiyatni bo’lmadi. Uni boyitdi. Bu ijtimoiy yetuklik belgisi 

sifatida qaraldi. 

Muloqotning kengayishi jamiyatda ishonch muhitini kuchaytirdi. Odamlar 

bir-birini eshita boshladi. Fikr yashirilmadi. Ochilgan fikr murosaga yo’l ochdi. Bu 

jarayon ijtimoiy keskinlikni kamaytirdi. Barqarorlikni kuchaytirdi. 

Madaniy muloqot jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohotning asosiy vositasi 

edi. Kuch bilan emas, so’z bilan o’zgartirish maqsad qilindi. So’z muloqotga 

aylandi. Muloqot esa ongni o’zgartirdi. Ong o’zgargan joyda jamiyat o’zgardi. 

jadidlar faoliyatida madaniy muloqotning kengayishi jamiyatni ochiq, faol va 

ongli holatga olib chiqdi. Til soddalashdi. Axborot almashuvi tezlashdi. Bahs 

madaniyati shakllandi. Turli qatlamlar o’rtasida aloqa kuchaydi. Jadidlar madaniy 

muloqot orqali jamiyatni modern taraqqiyot sari yetakladilar. 

3.4. Ayollar maorifi va gender masalasida jadidlar pozitsiyasi 

Jadidlar qarashlarida ayollar maorifi va gender masalasi jamiyat 

taraqqiyotining ajralmas sharti sifatida talqin qilindi. Ular jamiyatni yarmisiz 

rivojlantirib bo’lmasligini aniq angladilar. SHu sababli ayollar ta’limi jadidchilik 

g’oyalarining markaziy yo’nalishlaridan biriga aylandi. 

An’anaviy muhitda ayolning roli tor doira bilan cheklangan edi. Savodsizlik 

odatiy hol sifatida qabul qilinar, ta’lim esa erkaklarga xos faoliyat deb qaralardi. 

Jadidlar bu qarashni tanqid qildilar. Ularning fikricha, ayol savodsiz bo’lsa, oila 

savodsiz bo’ladi. Oila savodsiz bo’lsa, jamiyat taraqqiy etmaydi. Bu mantiq jadid 

pozitsiyasining asosini tashkil etdi. 

Jadidlar ayollar ta’limini axloqiy va ijtimoiy zarurat sifatida ko’rdilar. Ayol 

faqat uy bekasi emas, balki tarbiyachi, ona va jamiyat a’zosi edi. Bilimli ayol 

sog’lom avlodni tarbiyalaydi. Ongli avlod esa jamiyatni yangilaydi. SHu bois 

ayollar maorifi milliy kelajak masalasi sifatida talqin qilindi. 

Ayollar ta’limi masalasida jadidlar keskin qarama-qarshilik yo’lini 

tanlamadilar. Ular diniy qadriyatlarni inkor etmadi. Aksincha, ilm olish din ruhiga 

zid emasligini asosladilar. Ilm ayolni buzmaydi. Ilm ayolni mas’ul qiladi. Bu 

murosali yondashuv jamiyatda qarshilikni kamaytirdi. 



109 
 

Jadidlar amaliy qadamlar tashladilar. Qizlar uchun maktablar ochildi. O’quv 

dasturlari moslashtirildi. Darslar sodda va tushunarli tilda olib borildi. Qizlarning 

savod chiqarishi tezlashdi. Bu jarayon jamiyatda sezilarli o’zgarishlarni boshlab 

berdi. 

Matbuot jadidlarning gender masalasidagi pozitsiyasini keng yoydi. Gazeta 

va jurnallarda ayollar ta’limi, oiladagi o’rni va jamiyatdagi mas’uliyati muhokama 

qilindi. Ayolni kamsituvchi urf-odatlar tanqid qilindi. Tanqid haqorat emas, tahlil va 

tushuntirish shaklida olib borildi. Bu yondashuv ongni o’zgartirdi. 

Jadidlar ayollar masalasini faqat ta’lim bilan cheklamadilar. Gender tenglik 

tushunchasi ijtimoiy adolat doirasida ko’rildi. Ayolning fikri eshitilishi kerak edi. 

Ayolning huquqi tan olinishi kerak edi. Bu talablar jamiyatda mas’uliyatli 

munosabatni shakllantirdi. 

Teatr va adabiyot ayollar masalasini ommaviy muhokamaga olib chiqdi. 

Sahna asarlarida majburiy nikoh, savodsizlik va ayolning iztirobi ochiq ko’rsatildi. 

Bu muammolar yashirin bo’lib qolmadi. Tomoshabin ko’rdi. His qildi. O’yladi. 

Sahna ongga kuchli ta’sir ko’rsatdi. 

Jadid adabiyotida ayol obrazi o’zgardi. Ayol jabrdiyda emas, o’zgarish 

istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bilimga intilgan ayol obrazi jamiyat uchun yangi 

namuna bo’ldi. Bu obrazlar orqali ma’rifat targ’ib qilindi. 

Jadidlar ayollarni jamiyat hayotiga jalb qilishni zo’ravonliksiz islohot yo’li 

bilan amalga oshirmoqchi bo’ldilar. Keskin chaqiriqlar emas, dalil va tushuntirish 

ustuvor bo’ldi. Bu usul barqaror natija berdi. Jamiyat sekin, ammo ishonch bilan 

o’zgara boshladi. 

Ayollar maorifi masalasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan uzviy 

bog’landi. Bilimli ayol milliy qadriyatlarni ongli ravishda avlodga yetkazadi. Til, 

axloq va madaniyat shu yo’l bilan mustahkamlanadi. Jadidlar buni chuqur 

angladilar. 

Gender masalasida jadidlar muvozanatni saqladilar. Ular G’arbni ko’r-

ko’rona ko’chirmadilar. Mahalliy madaniyat va diniy qadriyatlarni hisobga oldilar. 

Yangilanish moslashuv orqali amalga oshirildi. Bu yondashuv ijtimoiy barqarorlikni 

ta’minladi. 

Jadidlar ayollar maorifini ijtimoiy taraqqiyotning kaliti deb bildilar. Ayol 

ta’lim olmasa, jamiyat orqada qoladi. Ayol ta’lim olsa, jamiyat oldinga siljiydi. Bu 

oddiy, ammo kuchli xulosa jadidlar faoliyatini yo’naltirdi. 

jadidlar pozitsiyasida ayollar maorifi va gender masalasi jamiyatni 

yangilashning muhim sharti sifatida shakllandi. Ta’lim orqali ayol kuchaydi. Ayol 

orqali oila o’zgardi. Oila orqali jamiyat rivojlandi. Jadidlar shu zanjirni ongli 

ravishda ishga tushirdilar. 



110 
 

Jadidlar tafakkurida ayollar ta’limi zarurati jamiyat taraqqiyotining muhim 

sharti sifatida qaraldi. Ular ayollarni savodsiz qoldirish jamiyatni ongli 

rivojlanishdan mahrum etishini chuqur angladilar. Jadidlar uchun ayollar ta’limi 

shaxsiy masala emas, balki ijtimoiy va milliy zarurat edi. 

An’anaviy qarashlarda ayolning vazifasi asosan uy-ro’zg’or va oila doirasi 

bilan cheklangan edi. Ta’lim esa erkaklarga xos faoliyat deb hisoblanardi. Jadidlar 

bu qarashni tanqid qildilar. Ularning fikricha, ayol oila tarbiyasining asosiy tayanchi 

bo’lsa, u savodsiz bo’lib qolmasligi kerak. Savodsiz ona savodsiz avlodni 

tarbiyalaydi. Bu jamiyatning kelajagini zaiflashtiradi. 

Jadidlar ayollar ta’limini, avvalo, ona tarbiyasi bilan bog’ladilar. Ona 

bolaning ilk muallimidir. Agar ona bilimli bo’lsa, farzand ham bilimga intiladi. SHu 

bois ayollar ta’limi bolalar ta’limining poydevori sifatida talqin qilindi. Bu mantiq 

jamiyat tomonidan asta-sekin qabul qilina boshladi. 

Ayollar ta’limi zarurati jadidlar qarashlarida axloqiy mas’uliyat bilan ham 

bog’landi. Bilimli ayol oilada axloqiy muhitni mustahkamlaydi. Halollik, mas’uliyat 

va mehnatsevarlik kabi qadriyatlar avvalo oilada shakllanadi. Ayol bu jarayonning 

markazida turadi. 

Jadidlar ayollar ta’limini din bilan zid qo’ymadilar. Ular ilm olish ayol uchun 

ham ma’naviy burch ekanini ta’kidladilar. Din jaholatni emas, ongni qo’llab-

quvvatlaydi, degan qarash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatdagi qarshilikni 

yumshatdi va ayollar ta’limiga yo’l ochdi. 

Ayollar ta’limi zarurati ijtimoiy barqarorlik bilan ham bog’landi. Savodsiz 

ayol ijtimoiy muammolarga befarq bo’lib qoladi. Bilimli ayol esa jamiyatda sodir 

bo’layotgan jarayonlarni anglaydi. Bu ongli munosabat ijtimoiy muvozanatni 

mustahkamlaydi. 

Jadidlar ayollar ta’limini milliy taraqqiyot masalasi sifatida ko’rdilar. 

Millatning kuchi uning barcha a’zolari bilim darajasi bilan belgilanadi. Ayollar 

ta’limdan chetda qolsa, millat imkoniyatlarining yarmi yo’qotiladi. Bu fikr jadidlar 

tomonidan ochiq va qat’iy ifodalandi. 

Ayollar ta’limi zarurati jadidlar uchun faqat nazariy qarash bo’lib qolmadi. 

Amaliy choralar ko’rildi. Qizlar uchun maktablar ochildi. O’quv dasturlari 

moslashtirildi. Darslar sodda va tushunarli tilda olib borildi. Bu qadamlar ayollar 

ta’limini real jarayonga aylantirdi. 

Matbuot ayollar ta’limi zaruratini tushuntirishda muhim rol o’ynadi. Jadid 

nashrlarida ayollar savodxonligi, oila va jamiyatdagi o’rni haqida maqolalar chop 

etildi. Bu mavzu ochiq muhokamaga chiqarildi. Jamoatchilik fikri asta-sekin o’zgara 

boshladi. 



111 
 

Jadidlar ayollar ta’limi zaruratini zo’ravonliksiz islohot yo’li bilan ilgari 

surdilar. Ular jamiyatni majburlash yo’lini tanlamadilar. Dalil, tushuntirish va 

namuna ko’rsatish ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv barqaror natija berdi. 

Ayollar ta’limi masalasi jadidlar qarashlarida gender adolati bilan bog’landi. 

Ayolning ta’lim olish huquqi tan olinmasa, jamiyatda adolat bo’lmaydi. Bu talab 

keskin chaqiriq emas, mantiqiy xulosa sifatida ilgari surildi. 

Jadidlar ayollar ta’limini jamiyatni ongli va mas’uliyatli qilish vositasi sifatida 

ko’rdilar. Bilimli ayol oilani mustahkamlaydi. Mustahkam oila jamiyatni 

mustahkamlaydi. Bu zanjir jadidlar tafakkurining asosini tashkil etdi. 

jadidlar tafakkurida ayollar ta’limi zarurati jamiyat taraqqiyotining ajralmas 

sharti sifatida shakllandi. Ta’lim ayolni kuchaytirdi. Ayol orqali avlod ongli bo’ldi. 

Ongli avlod esa jamiyatni yangiladi. Jadidlar bu jarayonni chuqur anglab, uni izchil 

targ’ib qildilar. 

Jadidlar qarashlarida ijtimoiy hayotda ayol o’rni masalasi jamiyatni yangilash 

va barqaror rivojlantirish bilan bevosita bog’landi. Ular ayolni faqat oilaviy doira 

bilan cheklash jamiyat imkoniyatlarini qisqartirishini aniq angladilar. SHu bois 

jadidlar ayolni ijtimoiy jarayonlarning faol ishtirokchisi sifatida ko’rishga 

chaqirdilar. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda ayollarning ijtimoiy hayotdagi 

ishtiroki juda cheklangan edi. Ayolning asosiy vazifasi uy-ro’zg’or va farzand 

tarbiyasi bilan bog’langan. Jamoat ishlari, ta’lim, matbuot va madaniy hayot deyarli 

erkaklar bilan cheklangan edi. Jadidlar bu holatni jamiyat taraqqiyotiga to’siq deb 

baholadilar. 

Jadidlar fikricha, ayol jamiyatdan chetda qolsa, ijtimoiy hayot bir tomonlama 

rivojlanadi. Ayol oilaning markazi bo’lgani uchun u jamiyatga bevosita ta’sir 

ko’rsatadi. Bilimli va ongli ayol oilada madaniyat, axloq va tartibni shakllantiradi. 

Bu esa jamiyatning umumiy saviyasini oshiradi. 

Ayolning ijtimoiy hayotdagi o’rnini kengaytirish masalasi 1900-yillarning 

boshlarida jadid matbuotida faol muhokama qilina boshladi. Gazeta va jurnallarda 

ayollarning savodxonligi, jamiyatdagi mas’uliyati va huquqlari haqida maqolalar 

e’lon qilindi. Bu masala ilk bor ochiq jamoatchilik muhokamasiga chiqdi. 

1906–1907-yillardan boshlab jadidlar ayollar masalasini faqat nazariy 

darajada emas, amaliy jihatdan ham ko’tarishga harakat qildilar. Qizlar uchun 

maktablar ochilishi ayollarning ijtimoiy hayotga kirib kelishiga zamin yaratdi. 

Savodli ayollar o’qish, yozish va fikr bildirish imkoniyatiga ega bo’la boshladilar. 

Jadidlar ayolni jamiyatda axloqiy mezonlarni belgilovchi shaxs sifatida 

ko’rdilar. Ayolning tarbiyasi jamiyat axloqiga bevosita ta’sir qiladi, degan qarash 

ustuvor bo’ldi. SHu sababli ayolning ijtimoiy mavqeini oshirish axloqiy inqirozning 

oldini olish vositasi sifatida baholandi. 



112 
 

Ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rni masalasi 1910-yillarda teatr va adabiyot 

orqali ham yoritila boshladi. Sahna asarlarida ayolning jamiyatdan chetlatilishi 

fojiali oqibatlarga olib kelishi ko’rsatildi. Ayol obrazi jabrdiyda emas, balki ongli va 

o’zgarish istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bu tasvirlar tomoshabin ongiga kuchli 

ta’sir ko’rsatdi. 

1914–1916-yillarda jadid teatrlarida sahnalashtirilgan asarlarda ayolning 

ijtimoiy hayotga qo’shilishi jamiyat uchun ijobiy natija berishi ochiq ifodalandi. 

Ayol bilimli bo’lsa, oila mustahkam bo’ladi. Oila mustahkam bo’lsa, jamiyat 

barqaror bo’ladi. Bu mantiq sahna orqali ommaga yetkazildi. 

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotga kirib kelishini keskin qarama-

qarshiliklar orqali emas, bosqichma-bosqich islohot yo’li bilan amalga oshirish 

tarafdori bo’ldilar. Ular jamiyat tayyor bo’lmagan o’zgarishlar barqaror 

bo’lmasligini yaxshi tushundilar. SHu bois ayolning ijtimoiy faolligi avvalo ta’lim 

va madaniyat orqali shakllantirildi. 

Ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rni matbuot faoliyati bilan ham kengaydi. 

Ayrim ayollar maqola yozish, tarjima qilish va ijtimoiy mavzularda fikr bildirish 

imkoniga ega bo’ldilar. Bu holat jamiyatda ayol fikrining qadrlanishiga zamin 

yaratdi. Ayol ovozi eshitila boshladi. 

1917-yil voqealaridan so’ng qisqa muddatli erkinlik sharoitida ayollarning 

ijtimoiy faolligi yanada oshdi. Ayollar yig’inlarda, madaniy tadbirlarda va ta’lim 

muassasalarida faolroq ishtirok eta boshladilar. Jadidlar bu jarayonni jamiyatning 

tabiiy rivoji sifatida baholadilar. 

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rnini erkaklarga qarshi qo’ymadilar. 

Ular gender masalasini qarama-qarshilik emas, hamkorlik sifatida ko’rdilar. Erkak 

va ayol jamiyat taraqqiyotida bir-birini to’ldiruvchi kuchlar sifatida talqin qilindi. 

Bu yondashuv ijtimoiy muvozanatni saqlashga xizmat qildi. 

Ayolning ijtimoiy hayotga kirib kelishi milliy ong bilan bog’landi. Jadidlar 

fikricha, ayol milliy qadriyatlarni ongli ravishda avlodga yetkazuvchi asosiy 

vositadir. Agar ayol ongli bo’lsa, milliy madaniyat mustahkamlanadi. SHu bois 

ayolning ijtimoiy faolligi milliy uyg’onish bilan bog’lab tushuntirildi. 

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotdagi rolini zo’ravonliksiz islohot 

tamoyiliga asoslab kengaytirdilar. Majburlash yo’q edi. Tushuntirish bor edi. 

Namuna bor edi. Bu yondashuv jamiyatda qarshilikni kamaytirdi va barqaror 

o’zgarishlarga olib keldi. 

jadidlar qarashlarida ijtimoiy hayotda ayol o’rni XIX asr oxiri – XX asr 

boshlarida tubdan qayta talqin qilindi. Ayol jamiyatdan chetda qoluvchi shaxs emas, 

balki ijtimoiy taraqqiyotning faol ishtirokchisiga aylanishi lozim deb qaraldi. 1900–

1917-yillar oralig’ida ilgari surilgan bu qarashlar jamiyat ongini o’zgartirishga 

xizmat qildi va keyingi ijtimoiy jarayonlar uchun mustahkam zamin yaratdi. 



113 
 

Jadidlar tafakkurida gender tenglik g’oyalari jamiyatni modernlashtirishning 

muhim sharti sifatida talqin qilindi. Ular tenglikni qarama-qarshilik emas, ijtimoiy 

hamkorlik tamoyili deb bildilar. Erkak va ayol jamiyat taraqqiyotida bir-birini 

to’ldiruvchi kuchlar sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadidlarning murosali va ongli 

islohot strategiyasini aks ettirdi. 

Gender tenglik g’oyalarining ahamiyati, avvalo, ijtimoiy adolat masalasi bilan 

bog’liq edi. Jadidlar adolatni faqat siyosiy yoki iqtisodiy soha bilan cheklamadilar. 

Ular adolat oiladan boshlanishini ta’kidladilar. Agar ayol huquqsiz bo’lsa, jamiyatda 

adolat bo’lishi mumkin emas. SHu sababli gender tenglik ijtimoiy barqarorlikning 

asosi sifatida ko’rildi. 

Jadidlar gender tenglikni ta’lim bilan uzviy bog’ladilar. Ta’lim olgan ayol o’z 

huquq va majburiyatlarini anglaydi. Anglangan huquq esa mas’uliyatni 

kuchaytiradi. Bu jarayon oilada sog’lom muhit yaratadi. Sog’lom oila esa jamiyatni 

mustahkamlaydi. Jadidlar ushbu mantiqni izchil asosladilar. 

Gender tenglik g’oyalarining muhim jihati ongni o’zgartirish edi. Jadidlar 

qonuniy tenglikdan ko’ra, ongiy tenglikni muhimroq deb bildilar. Majburlash orqali 

emas, tushuntirish orqali o’zgarish maqsad qilindi. Bu usul barqaror natija berishini 

jadidlar yaxshi angladilar. 

Jadidlar gender tenglikni milliy qadriyatlar bilan zid qo’ymadilar. Ular 

tenglikni begona g’oya sifatida emas, mahalliy madaniyat va diniy an’analarga mos 

tarzda talqin qildilar. Ayolning hurmati va sha’ni qadimiy qadriyat sifatida 

ko’rsatildi. SHu yo’l bilan jamiyatdagi qarshiliklar kamaytirildi. 

Gender tenglik g’oyalari ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Ayol fikri eshitila 

boshladi. Ayol jamiyat muammolariga munosabat bildira oldi. Bu jarayon ijtimoiy 

muloqotni kengaytirdi. Jamiyatda turli qarashlar muvozanati shakllandi. 

Adabiyot va teatr gender tenglik g’oyalarini ommaviy ongga olib chiqdi. 

Sahna va badiiy asarlarda ayolning jamiyatdan chetlatilishi salbiy oqibatlarga olib 

kelishi ko’rsatildi. SHu bilan birga, bilimli va faol ayol obrazi ijobiy namuna sifatida 

berildi. Bu tasvirlar ongga kuchli ta’sir ko’rsatdi. 

Gender tenglik g’oyalarining ahamiyati axloqiy muhit bilan ham bog’landi. 

Jadidlar ayolni jamiyat axloqining asosiy tayanchi deb bildilar. Ayolning hurmati 

jamiyat axloqini ko’rsatadi. Ayol kamsitilgan jamiyatda axloqiy tanazzul kuchayadi. 

Bu xulosa jadidlar tomonidan ochiq aytildi. 

Jadidlar gender tenglikni erkak manfaatlariga qarshi qo’ymadilar. Aksincha, 

tenglik erkak mas’uliyatini ham oshiradi, degan qarash ilgari surildi. Ayol va 

erkakning teng mas’uliyati oilada ham, jamiyatda ham muvozanat yaratadi. Bu 

muvozanat ijtimoiy barqarorlikni ta’minlaydi. 

Gender tenglik g’oyalari milliy uyg’onish bilan uzviy bog’landi. Jadidlar 

fikricha, millat kuchi uning barcha a’zolari salohiyati bilan belgilanadi. Ayol 



114 
 

salohiyati cheklansa, millat salohiyati ham cheklanadi. SHu sababli tenglik milliy 

manfaat darajasiga ko’tarildi. 

Jadidlar gender tenglikni bosqichma-bosqich amalga oshirish tarafdori 

bo’ldilar. Ular jamiyatni keskin silkitishdan qochdilar. Ta’lim, matbuot va 

madaniyat orqali ongni tayyorladilar. Tayyor ong o’zgarishni qabul qildi. Bu 

yondashuv barqaror natija berdi. 

Gender tenglik g’oyalari zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga xizmat qildi. 

Kuch ishlatilmadi. So’z ishlatildi. So’z ongni o’zgartirdi. Ong o’zgargan joyda 

munosabat o’zgardi. Munosabat o’zgargan joyda jamiyat yangilandi. 

jadidlar tafakkurida gender tenglik g’oyalarining ahamiyati jamiyatni 

adolatli, ongli va barqaror rivojlantirish bilan bog’landi. Tenglik oila 

mustahkamligini ta’minladi. Oila jamiyatni mustahkamladi. Jamiyat esa taraqqiyot 

yo’liga chiqdi. Jadidlar bu zanjirni ongli ravishda qurib, uni amaliy faoliyat bilan 

mustahkamlashga intildilar. 

 

 

*** 

   



115 
 

IV BOB. JADIDCHILIK HARAKATINING TARIXIY AHAMIYaTI VA 

MEROSI 

4.1. Jadidchilik va milliy uyg’onish jarayonlari 

Jadidchilik harakati Turkistonda milliy uyg’onish jarayonlarining muhim 

bosqichi sifatida XIX asr oxiri – XX asr boshlarida shakllandi. Bu davrda jamiyatda 

siyosiy qaramlik, madaniy turg’unlik va ma’rifiy inqiroz kuchaygan edi. Jadidlar ana 

shu sharoitda milliy ongni uyg’otishni asosiy vazifa qilib qo’ydilar. 

Milliy uyg’onishning dastlabki belgilarini 1883-yilda Ismoil G’aspirali 

tomonidan Qrimda chop etila boshlagan “Tarjimon” gazetasi faoliyatida ko’rish 

mumkin. Bu nashr Turkiston ziyolilari orasida keng tarqaldi va 1890-yillarga kelib 

mahalliy ma’rifatparvarlar tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Aynan shu davrda 

“millat”, “taraqqiyot”, “ma’rifat” kabi tushunchalar ongli muhokama maydoniga 

chiqdi. 

Turkistonda jadidchilikning faol bosqichi 1897–1905-yillar oralig’ida 

boshlandi. Bu davrda yangi usul maktablari ochila boshladi. Jadidlar milliy 

uyg’onishni siyosiy mustaqillikdan oldin ma’rifiy uyg’onish sifatida ko’rdilar. 

Ularning fikricha, xalq ongli bo’lmasa, siyosiy erkinlik barqaror bo’la olmaydi. 

Milliy uyg’onish jarayonida 1905-yil alohida ahamiyatga ega. Rossiyada yuz 

bergan birinchi inqilobdan so’ng matbuotga nisbatan nisbiy erkinlik paydo bo’ldi. 

SHu yildan boshlab Turkistonda jadid gazetalari va jurnallari chiqishga urinildi. Bu 

jarayon milliy masalalarni ochiq muhokama qilish imkonini berdi. 

1906–1910-yillarda jadidlar milliy uyg’onishni til va ta’lim orqali 

chuqurlashtirdilar. Ona tilida yozilgan darsliklar paydo bo’ldi. Tarix, adabiyot va 

geografiya fanlari milliy ruhda o’qitila boshlandi. Bu yosh avlodda milliy o’zlikni 

anglashni kuchaytirdi. 

Milliy uyg’onishning madaniy bosqichi 1911–1914-yillarda yanada 

faollashdi. 1911-yilda Mahmudxo’ja Behbudiyning “Padarkush” dramasi yozildi. 

1914-yil 27-fevralda Samarqandda sahnalashtirilgan ushbu asar milliy ongni 

uyg’otishda kuchli ta’sir ko’rsatdi. Teatr orqali milliy muammolar ommaviy ongga 

olib chiqildi. 

Matbuot milliy uyg’onish jarayonlarining asosiy tayanchiga aylandi. 1913–

1915-yillarda jadid nashrlari orqali milliy birlik, ta’lim va taraqqiyot masalalari 

muntazam muhokama qilindi. Gazeta sahifalarida xalqning tarixiy taqdiri, kelajagi 

va mas’uliyati haqida fikrlar bildirildi. Bu jarayon milliy uyg’onishni tor ziyolilar 

doirasidan keng ommaga yoydi. 

1916-yil voqealari jadidlar tafakkurida milliy uyg’onishning muhim burilish 

nuqtasiga aylandi. Ijtimoiy-siyosiy larzalar xalqning o’z taqdiriga nisbatan 



116 
 

munosabatini keskinlashtirdi. Jadidlar bu vaziyatda milliy birlik va ongli harakat 

zarurligini ta’kidladilar. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng milliy uyg’onish jarayonlari ochiq shaklga 

o’tdi. Jadidlar siyosiy tashkilotlar, matbuot va madaniy faoliyat orqali milliy 

manfaatlarni ilgari sura boshladilar. Milliy ong endi faqat madaniy emas, balki 

ijtimoiy mas’uliyat darajasiga ko’tarildi. 

SHu bilan birga, jadidlar milliy uyg’onishni zo’ravonlik yo’li bilan emas, 

bosqichma-bosqich ongiy islohot orqali amalga oshirish tarafdori bo’ldilar. Ular 

milliy uyg’onishni nafratga emas, mas’uliyatga asosladilar. Bu yondashuv jamiyatda 

murosani saqlashga xizmat qildi. 

1890–1917-yillar oralig’ida jadidchilik harakati Turkistonda milliy uyg’onish 

jarayonlarining asosiy omiliga aylandi. Ta’lim (1897–1905), matbuot (1905–1915), 

teatr (1911–1914) va siyosiy faollik (1917) orqali milliy ong izchil shakllandi. 

Jadidlar milliy uyg’onishni shior emas, tarixiy mas’uliyat sifatida talqin qildilar va 

jamiyatni ongli taraqqiyot yo’liga boshladilar. 

Jadidchilik harakati doirasida milliy ongning shakllanishi Turkiston jamiyati 

taraqqiyotida muhim burilish nuqtasi bo’ldi. Jadidlar milliy ongni tayyor holatda 

mavjud bo’lgan tushuncha deb emas, balki ma’rifat, ta’lim va madaniyat orqali 

bosqichma-bosqich shakllanadigan jarayon sifatida tushundilar. Ularning asosiy 

maqsadi xalqni uyg’otish, o’zligini anglashga yetaklash edi. 

XIX asr oxiriga kelib Turkiston jamiyatida umumiy milliy birlik hissi yetarli 

darajada shakllanmagan edi. Aholi o’zini ko’proq hududiy, mahalliy yoki diniy 

doiralar orqali tanirdi. “Millat” tushunchasi keng ijtimoiy mazmunga ega 

bo’lmagan. Jadidlar aynan shu parokandalikni jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik 

qiluvchi asosiy muammo sifatida baholadilar. 

Milliy ongning shakllanishi, avvalo, o’zlikni anglash jarayoni bilan boshlandi. 

Jadidlar xalqni o’z tarixiga, madaniy merosiga va tiliga qayta nazar tashlashga 

chaqirdilar. O’tmishdagi ilmiy va madaniy yutuqlarni eslatish orqali xalqda faxr va 

mas’uliyat hissini uyg’otishga harakat qildilar. “Biz kimmiz?” degan savol ongda 

paydo bo’ldi. Bu savol milliy ongning boshlang’ich nuqtasiga aylandi. 

Milliy ong shakllanishida ona tili hal qiluvchi omil bo’ldi. Jadidlar tilni faqat 

aloqa vositasi emas, balki millatni birlashtiruvchi kuch deb bildilar. Ona tilida 

yozilgan darsliklar, gazeta va badiiy asarlar xalqni umumiy fikr maydoniga olib 

chiqdi. Til orqali umumiy tushunchalar, qadriyatlar va maqsadlar shakllandi. 

Jadidlar tilni asrashni millatni asrash bilan tenglashtirdilar. 

Ta’lim milliy ongni shakllantirishning eng samarali vositasiga aylandi. Jadid 

maktablari nafaqat savod berish, balki ongli shaxsni tarbiyalash vazifasini bajardi. 

Tarix, adabiyot va geografiya fanlari orqali yosh avlodga millat tushunchasi 



117 
 

singdirildi. Bilimli yoshlar milliy ong tashuvchisiga aylandilar. Ta’lim orqali ong 

mustahkamlandi. 

Matbuot milliy ongning keng ommaga yoyilishida muhim rol o’ynadi. Gazeta 

va jurnallar xalqni umumiy muammolar atrofida birlashtirdi. Bir xil masalalar 

haqida bir vaqtda o’ylash va fikr bildirish odati shakllandi. Bu jarayon jamiyatda 

umumiy fikr maydonini yaratdi. Milliy ong shaxsiy emas, ijtimoiy hodisaga aylandi. 

Adabiyot milliy ongning hissiy qatlamini chuqurlashtirdi. Badiiy asarlarda 

xalqning dardi, orzusi va umidlari ifodalandi. Qahramonlar orqali jamiyat holati 

ko’rsatildi. O’quvchi o’zini asardagi obrazlarda ko’rdi. His orqali ong 

mustahkamlandi. Milliy ong faqat bilish emas, his qilishga ham aylandi. 

Teatr va sahna san’ati milliy ongni jonli va ta’sirchan shaklda namoyon qildi. 

Sahna orqali jamiyat o’z muammolarini ko’rdi. Bu tomoshabin ongiga kuchli ta’sir 

ko’rsatdi. Milliy muammolar mavhum tushuncha bo’lib qolmadi. Ular ko’zga 

ko’rinadigan haqiqatga aylandi. Bu jarayon ongni tez uyg’otdi. 

Milliy ongning shakllanishida ijtimoiy tanqid muhim o’rin egalladi. Jadidlar 

savodsizlik, befarqlik va parokandalikni ochiq tanqid qildilar. Tanqid millatni 

kamsitish emas, uni uyg’otish vositasi sifatida talqin qilindi. Jamiyat o’z 

kamchiliklarini tan ola boshladi. Tan olish esa o’zgarishga yo’l ochdi. 

Jadidlar milliy ongni boshqa xalqlarga qarshi qo’ymadilar. Ular o’z millatini 

sevish boshqalarni inkor etish emasligini ta’kidladilar. Milliy ong ochiq 

dunyoqarash bilan uyg’un holda shakllandi. Bu ong nafratga emas, mas’uliyatga 

asoslandi. Jadidlar uchun milliylik — bu ustunlik emas, burch edi. 

Milliy ong siyosiy shior sifatida emas, kundalik hayotda namoyon bo’lishi 

lozim bo’lgan holat sifatida tushunildi. Tilga hurmat, ta’limga e’tibor, jamiyat 

muammolariga befarq bo’lmaslik milliy ongning amaliy ko’rinishlari sifatida 

qaraldi. Jadidlar ongni faqat so’z bilan emas, amal bilan shakllantirishga intildilar. 

Milliy ongning shakllanishi zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga asoslandi. Ong 

majburan singdirilmadi. Tushuntirish, bahs va muloqot orqali yetkazildi. Bu jarayon 

sekin kechdi, ammo barqaror bo’ldi. Ong ong bilan mustahkamlandi. 

jadidchilik harakati doirasida milliy ongning shakllanishi ta’lim, til, matbuot, 

adabiyot va sahna san’ati orqali izchil amalga oshdi. Xalq o’zligini anglay boshladi. 

Umumiy mas’uliyat shakllandi. Milliy ong jamiyatni uyg’otdi va uni tarixiy 

taraqqiyot yo’liga olib chiqdi. 

Jadidchilik harakati dastlab ma’rifiy va madaniy islohot sifatida shakllangan 

bo’lsa-da, vaqt o’tishi bilan u siyosiy faollik tomon rivojlandi. Jadidlar jamiyatni 

o’zgartirish faqat ta’lim bilan cheklanib qolmasligini anglay boshladilar. Ong 

uyg’ongan sari siyosiy mas’uliyat hissi kuchaydi. SHu tariqa jadidchilik siyosiy 

faollikka yo’l ochdi. 



118 
 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkiston siyosiy hayoti mustamlaka tizimi 

bilan cheklangan edi. Mahalliy aholi davlat boshqaruvida deyarli ishtirok eta 

olmasdi. Jadidlar bu holatni jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik qiluvchi omil sifatida 

baholadilar. Ular siyosiy faollikni keskin qarshilik emas, ongli va mas’uliyatli 

ishtirok sifatida tushundilar. 

Siyosiy faollikning dastlabki ko’rinishlari jadid matbuotida namoyon bo’ldi. 

Gazeta va jurnallar orqali jadidlar adolat, huquq va boshqaruv masalalarini 

muhokama qila boshladilar. Siyosiy masalalar ilk bor keng jamoatchilik e’tiboriga 

chiqarildi. Bu jarayon siyosiy ongni shakllantirdi. 

Jadidlar siyosiy faollikni zo’ravonlik yo’li bilan emas, huquqiy va ma’rifiy 

yo’l bilan amalga oshirish tarafdori bo’ldilar. Ular jamiyatni keskin silkitish barqaror 

natija bermasligini yaxshi tushundilar. SHu bois siyosiy faoliyatda muloqot, 

tushuntirish va tashkiliy ishlar ustuvor bo’ldi. 

Siyosiy faollikning kuchayishi 1905-yildan keyin yanada sezilarli bo’ldi. 

Matbuot erkinligining nisbiy kengayishi jadidlarga siyosiy masalalarni ochiq 

muhokama qilish imkonini berdi. Bu davrda mahalliy boshqaruv, adolat va qonun 

ustuvorligi masalalari faol muhokama qilindi. Jamiyat siyosiy masalalarga befarq 

bo’lmay qoldi. 

1917-yil voqealari jadidlar siyosiy faolligini yangi bosqichga olib chiqdi. 

Jadidlar siyosiy tashkilotlar, jamiyatlar va jamoatchilik tuzilmalarida faol ishtirok 

eta boshladilar. Siyosiy faollik endi faqat fikr bildirish bilan cheklanmay, amaliy 

harakatga aylandi. Jadidlar jamiyat kelajagi haqida mas’uliyatni zimmasiga oldilar. 

SHu bilan birga, jadidlar siyosiy faollikni milliy birlik bilan bog’ladilar. 

Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini angladilar. SHu sababli ular umumiy 

manfaatlar atrofida birlashishni targ’ib qildilar. Siyosiy faollik millat manfaatiga 

xizmat qilishi kerak edi. 

Jadidlar siyosiy faollikni dushmanlik va qarama-qarshilik asosida emas, 

adolat va qonuniylik tamoyillari asosida olib borishga intildilar. Ular hokimiyatni 

butunlay inkor etmadi. Uni isloh qilishni maqsad qildilar. Bu yondashuv siyosiy 

madaniyatning shakllanishiga xizmat qildi. 

Siyosiy faollik jadidlar uchun shaxsiy manfaat emas, ijtimoiy burch edi. Ular 

siyosiy faol bo’lishni ongli fuqarolik belgisi sifatida ko’rdilar. Fuqaro jamiyat 

taqdiriga befarq bo’lmasligi kerak edi. Bu fikr jamiyatda siyosiy mas’uliyatni 

kuchaytirdi. 

Jadidlar siyosiy faollikni ta’lim bilan uzviy bog’ladilar. Bilimsiz jamiyat 

siyosiy jihatdan mustaqil bo’la olmaydi. SHu bois siyosiy faollik ma’rifat asosida 

shakllandi. Bu siyosiy ongni barqaror qildi. 



119 
 

Muhim jihat shundaki, jadidlar siyosiy faollikni zo’ravonliksiz islohot yo’li 

bilan olib bordilar. Kuch ishlatilmadi. So’z va tashkiliy faoliyat asosiy vosita bo’ldi. 

Bu yondashuv siyosiy beqarorlikni kamaytirdi. 

jadidchilik harakati doirasida siyosiy faollik jamiyat ongining pishib 

yetilganligini ko’rsatdi. Ma’rifat siyosiy mas’uliyatga olib keldi. Siyosiy mas’uliyat 

esa jamiyatni tarixiy o’zgarishlar sari yetakladi. Jadidlar siyosiy faollikni ongli, 

mas’uliyatli va millat manfaatiga xizmat qiluvchi jarayon sifatida shakllantirdilar. 

Jadidchilik bilan bog’liq uyg’onish davri Turkiston jamiyati tarixida 

murakkab, ammo sermazmun bosqich sifatida namoyon bo’ldi. Bu davr jamiyatning 

barcha qatlamlarida ongiy siljish, qadriyatlarga qayta qarash va yangilanish ehtiyoji 

bilan xarakterlanadi. Uyg’onish bir zumda yuz bermadi. U uzoq davom etgan 

ijtimoiy, ma’rifiy va madaniy jarayonlar natijasi bo’ldi. 

Uyg’onish davrining birinchi muhim xususiyati — ongning uyg’onishidir. 

Jamiyatda befarqlik asta-sekin kamaydi. Odamlar o’z hayoti, taqdiri va kelajagi 

haqida o’ylay boshladilar. “Nega biz orqada qoldik?” degan savol keng 

muhokamaga chiqdi. Bu savol uyg’onish jarayonining ichki harakatlantiruvchi 

kuchiga aylandi. 

Ikkinchi xususiyat — ma’rifatning ustuvorligidir. Jadidlar uyg’onishni qurol 

yoki zo’ravonlik bilan emas, bilim orqali amalga oshirish mumkinligiga ishondilar. 

Ta’lim, savodxonlik va ilm-fan jamiyatni yangilashning asosiy vositasi sifatida 

qaraldi. Uyg’onish davrida bilim shaxsiy yutuq emas, ijtimoiy mas’uliyat darajasiga 

ko’tarildi. 

Uyg’onish davrining yana bir muhim jihati — milliy o’zlikni anglashdir. Xalq 

o’z tarixiga, tiliga va madaniyatiga boshqacha nazar bilan qaray boshladi. Milliylik 

shior sifatida emas, mas’uliyat sifatida tushunildi. O’z millatini anglash boshqa 

millatlarga qarshi qo’yilmadi. Aksincha, ochiq va ongli dunyoqarash shakllandi. 

To’rtinchi xususiyat — yangilik va an’ana o’rtasidagi muvozanatdir. 

Uyg’onish davri eski qadriyatlarni to’liq inkor etmadi. Jadidlar foydali an’analarni 

saqlab qolishga harakat qildilar. SHu bilan birga, zamonga mos kelmaydigan urf-

odatlar tanqid qilindi. Yangilanish uzilish emas, davomiylik asosida olib borildi. 

Uyg’onish davrida ijtimoiy tanqid kuchaydi. Jamiyatdagi savodsizlik, 

adolatsizlik va parokandalik ochiq muhokama qilina boshladi. Tanqid jamiyatni 

kamsitish emas, uni sog’lomlashtirish vositasi sifatida qaraldi. Bu tanqidiy tafakkur 

jamiyatni harakatga undadi. 

Yana bir muhim xususiyat — madaniy faollikning ortishidir. Matbuot, 

adabiyot, teatr va ta’lim uyg’onish davrining faol maydonlariga aylandi. Fikr 

almashuvi kengaydi. Bahs va muloqot madaniyati shakllandi. Jamiyat sukutdan 

chiqdi. 



120 
 

Uyg’onish davrida yosh avlodning roli alohida ahamiyat kasb etdi. Jadidlar 

yoshlarni kelajak tayanchi sifatida ko’rdilar. Ta’lim va tarbiya orqali yoshlarning 

dunyoqarashi yangilandi. Yoshlar jamiyatdagi o’zgarishlarning faol ishtirokchisiga 

aylandilar. 

Uyg’onish davrining yana bir belgisi — ayollar masalasining ko’tarilishidir. 

Ayollar ta’limi va jamiyatdagi o’rni muhokama qilina boshladi. Bu holat 

jamiyatning pishib yetilganligini ko’rsatdi. Jamiyat o’z imkoniyatlarini to’liq ishga 

solishga intildi. 

Muhim jihat shundaki, uyg’onish davri zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga 

tayandi. Keskin qarama-qarshiliklardan qochildi. Ongni o’zgartirish birlamchi 

vazifa bo’ldi. Ong o’zgargan sari munosabatlar o’zgardi. Bu yondashuv 

barqarorlikni saqladi. 

Uyg’onish davri umidsizlik davri emas edi. Garchi muammolar ko’p bo’lsa-

da, kelajakka ishonch mavjud edi. Bilim, mehnat va birlik orqali taraqqiyotga 

erishish mumkinligi targ’ib qilindi. Bu ishonch jamiyatni oldinga siljitdi. 

jadidchilik bilan bog’liq uyg’onish davri ongiy uyg’onish, ma’rifatga 

tayanish, milliy o’zlikni anglash va madaniy faollik bilan xarakterlanadi. Bu davr 

jamiyatni tarixiy turg’unlikdan chiqarib, ongli taraqqiyot yo’liga olib chiqdi. 

Jadidlarning siyosiy tashkilotlar va harakatlardagi ishtiroki ularning ma’rifiy 

faoliyatidan ongli siyosiy mas’uliyat sari o’tganini ko’rsatadi. Jadidlar dastlab 

jamiyatni ta’lim va madaniyat orqali uyg’otishga intildilar. Biroq vaqt o’tishi bilan 

ular ma’rifat siyosiy ishtiroksiz barqaror natija bermasligini angladilar. SHu tariqa 

jadidchilik siyosiy maydonga chiqdi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda siyosiy faoliyat mustamlaka 

tuzumi sabab keskin cheklangan edi. Mahalliy aholi davlat boshqaruvida deyarli 

ishtirok eta olmasdi. Jadidlar bu holatni adolatsizlik deb baholadilar. Ular siyosiy 

ishtirokni zo’ravonlik emas, huquqiy va tashkiliy yo’l bilan kengaytirishni maqsad 

qildilar. 

Jadidlarning siyosiy faolligi avvalo jamoatchilik harakatlari orqali namoyon 

bo’ldi. Ma’rifiy jamiyatlar, xayriya tashkilotlari va madaniy uyushmalar siyosiy 

ongni shakllantirish vazifasini bajardi. Bu tuzilmalar rasmiy siyosiy partiyalar 

bo’lmasa-da, siyosiy fikrni tarbiyaladi. Jamiyat siyosiy masalalarni muhokama 

qilishga o’rgandi. 

Matbuot jadidlarning siyosiy ishtirokida muhim rol o’ynadi. Gazeta va 

jurnallar orqali ular boshqaruv, adolat, huquq va vakillik masalalarini ko’tardilar. 

Siyosiy mavzular ilk bor keng jamoatchilik muhokamasiga chiqdi. Bu jarayon 

siyosiy ongni ommalashtirdi. Odamlar befarq bo’lib qolmadi. 

Siyosiy faollikning yangi bosqichi 1905-yildan keyin yuzaga keldi. Rossiyada 

yuz bergan siyosiy o’zgarishlar nisbiy erkinlik yaratdi. Jadidlar bu imkoniyatdan 



121 
 

foydalanib, siyosiy talablarni ochiqroq ifoda eta boshladilar. Mahalliy boshqaruvda 

ishtirok, adolatli qonunlar va fuqarolik huquqlari muhokama qilindi. 

Jadidlar siyosiy tashkilotlarga kirishda milliy manfaatni ustuvor qo’ydilar. 

Ular siyosiy kurashni shaxsiy foyda uchun emas, jamiyat kelajagi uchun olib 

bordilar. SHu sababli jadidlar siyosiy birlik masalasiga katta ahamiyat berdilar. 

Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini angladilar. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng jadidlarning siyosiy faolligi keskin oshdi. 

Bu davrda ular siyosiy partiyalar, qo’mitalar va jamoatchilik tuzilmalarida faol 

ishtirok etdilar. Siyosiy tashkilotlar orqali milliy manfaatlarni himoya qilishga 

urindilar. Jadidlar jamiyat kelajagini belgilash jarayonida faol pozitsiya egalladilar. 

Jadidlar siyosiy tashkilotlarda murosali yondashuvni tanladilar. Ular keskin 

qarama-qarshiliklardan qochdilar. Siyosiy masalalarni kelishuv va muloqot orqali 

hal qilishga intildilar. Bu yondashuv ularning ma’rifiy ildizlari bilan bog’liq edi. 

Zo’ravonlik barqarorlik bermasligini ular yaxshi tushunardilar. 

Siyosiy harakatlardagi ishtirok jadidlar uchun fuqarolik mas’uliyati ifodasi 

edi. Ular siyosiy faol bo’lishni ongli shaxsning burchi deb bildilar. Fuqaro jamiyat 

taqdiriga befarq bo’lmasligi kerak edi. Bu qarash jamiyatda siyosiy madaniyatni 

shakllantirdi. 

Jadidlar siyosiy tashkilotlarda ta’lim va madaniyat masalalarini doim ilgari 

surdilar. Ular siyosiy qarorlar ma’rifatga tayanishi lozim, deb hisoblardilar. Bilimsiz 

siyosat jamiyatni inqirozga olib keladi. SHu bois siyosiy dasturlarda ta’lim masalasi 

markaziy o’rin egalladi. 

Ayollar va yoshlarning siyosiy jarayonlarga jalb etilishi ham jadidlar 

faoliyatida muhim bo’ldi. Ular siyosiy hayotni tor doiraga yopib qo’yishga qarshi 

chiqdilar. Keng ishtirok jamiyatni kuchaytiradi, degan qarash ustuvor bo’ldi. Bu 

yondashuv siyosiy ongni yanada kengaytirdi. 

Jadidlarning siyosiy tashkilotlardagi ishtiroki qisqa muddatli bo’lsa-da, 

chuqur iz qoldirdi. Ular siyosiy faollikni madaniyatli, mas’uliyatli va ongli faoliyat 

sifatida ko’rsatdilar. Siyosat qo’pol kurash emas, jamiyat manfaatiga xizmat 

qiluvchi vosita ekanini namoyon etdilar. 

jadidlarning siyosiy tashkilotlar va harakatlardagi ishtiroki ularning ma’rifiy 

faoliyatining mantiqiy davomiga aylandi. Ong uyg’ondi. Mas’uliyat kuchaydi. 

Siyosiy ishtirok zaruratga aylandi. Jadidlar siyosiy maydonda milliy manfaat, adolat 

va ma’rifat tamoyillarini himoya qilib, Turkiston jamiyatida siyosiy ong 

shakllanishiga muhim hissa qo’shdilar. 

Jadidlarning siyosiy uyushmalar faoliyatidagi ishtiroki Turkistonda siyosiy 

ong va fuqarolik mas’uliyatining shakllanishi bilan bevosita bog’liq bo’ldi. Jadidlar 

siyosiy uyushmalarni jamiyat manfaatlarini himoya qiluvchi, xalqni siyosiy 



122 
 

jarayonlarga jalb etuvchi muhim vosita sifatida ko’rdilar. Bu uyushmalar jamiyatni 

befarqlikdan chiqarishga xizmat qildi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkistonda siyosiy tashkilotlar faoliyati 

mustamlaka sharoiti sabab keskin cheklangan edi. Rasmiy siyosiy partiyalar mavjud 

bo’lmagan sharoitda jadidlar siyosiy uyushmalarni ma’rifiy jamiyatlar, madaniy 

to’garaklar va jamoatchilik tashkilotlari ko’rinishida shakllantirdilar. Bu tuzilmalar 

siyosiy fikrni yashirin yoki bilvosita tarzda tarqatish vazifasini bajardi. 

Siyosiy uyushmalar faoliyati, avvalo, jamoatchilik ongini shakllantirishga 

qaratildi. Jadidlar uyushmalar orqali adolat, huquq va boshqaruv masalalarini 

muhokama qildilar. Bu muhokamalar jamiyatda siyosiy masalalarga nisbatan 

qiziqishni oshirdi. Siyosat yopiq soha bo’lib qolmadi. 

1905-yildan keyin siyosiy uyushmalar faoliyati nisbatan jonlandi. Nisbiy 

erkinlik sharoitida jadidlar o’z faoliyatini kengaytira boshladilar. Ular yig’ilishlar, 

ma’ruzalar va jamoatchilik muhokamalari orqali siyosiy masalalarni ochiqroq 

ko’tardilar. Bu jarayon siyosiy madaniyatni shakllantirdi. 

Siyosiy uyushmalar jadidlar uchun tashkiliy maktab vazifasini bajardi. Bu 

yerda rahbarlik, kelishuv va qaror qabul qilish tajribasi orttirildi. Jadidlar siyosiy 

faoliyatni tasodifiy emas, tartibli va mas’uliyatli jarayon sifatida ko’rdilar. 

Uyushmalar bu tartibni ta’minladi. 

Uyushmalar faoliyatida milliy manfaat ustuvor bo’ldi. Jadidlar siyosiy 

uyushmalarni tor guruh manfaatiga emas, jamiyat manfaatiga xizmat qildirdilar. 

Parokandalikdan qochildi. Umumiy maqsad atrofida birlashish targ’ib qilindi. Bu 

yondashuv siyosiy faollikni mustahkamladi. 

Siyosiy uyushmalar orqali jadidlar ta’lim va madaniyat masalalarini siyosiy 

darajaga ko’tardilar. Maktab ochish, darsliklar tayyorlash va matbuotni rivojlantirish 

siyosiy masala sifatida ko’rildi. Bu jamiyatda ta’limga bo’lgan munosabatni 

o’zgartirdi. Ta’lim siyosiy ustuvorlikka aylandi. 

Uyushmalar faoliyatida yoshlar muhim rol o’ynadi. Jadidlar yoshlarni siyosiy 

jarayonlarga jalb etdilar. Bu yoshlarning fuqarolik mas’uliyatini oshirdi. Yoshlar 

kelajak siyosiy elitasining poydevoriga aylandi. Siyosiy uyushmalar yoshlar uchun 

tajriba maydoni bo’ldi. 

Ayollar masalasi ham siyosiy uyushmalar faoliyatida o’z aksini topdi. Jadidlar 

ayollar ta’limi va jamiyatdagi o’rni masalasini siyosiy muhokama darajasiga 

ko’tardilar. Bu masala jamiyatda keng muhokama qilina boshladi. Siyosiy ong 

kengaydi. 

Siyosiy uyushmalar faoliyati zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga asoslandi. 

Jadidlar siyosiy kurashda kuch ishlatishdan qochdilar. Ular muloqot, muhokama va 

tashkiliy ishlarni ustuvor deb bildilar. Bu yondashuv jamiyatda keskinlikni 

kamaytirdi. 



123 
 

Uyushmalar orqali jadidlar jamoatchilik fikrini shakllantirdilar. Muammolar 

yashirilmasdan muhokama qilindi. Ochiq fikr almashuvi siyosiy madaniyatni 

rivojlantirdi. Jamiyat siyosiy qarorlarni muhokama qilishga o’rgandi. 

Siyosiy uyushmalar faoliyati jadidlar uchun o’z-o’zini boshqarish tajribasi 

bo’ldi. Bu tajriba keyingi siyosiy jarayonlar uchun muhim poydevor yaratdi. Jadidlar 

siyosiy faoliyatning faqat qarshi chiqish emas, balki mas’uliyatli boshqaruv ekanini 

amalda ko’rsatdilar. 

jadidlarning siyosiy uyushmalar faoliyati Turkistonda siyosiy ong, fuqarolik 

mas’uliyati va tashkiliy madaniyatning shakllanishiga xizmat qildi. Bu uyushmalar 

siyosiy faollikni ongli va barqaror jarayonga aylantirdi hamda jamiyatni siyosiy 

befarqlikdan olib chiqishda muhim rol o’ynadi. 

Jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rni ularning ma’rifiy faoliyatidan kelib 

chiqqan ongli va mas’uliyatli pozitsiyasi bilan belgilanadi. Jadidlar siyosiy kurashni 

keskin to’qnashuv yoki zo’ravonlik sifatida emas, balki jamiyat manfaatlarini 

himoya qilish yo’lidagi ongli harakat deb tushundilar. SHu sababli ularning siyosiy 

kurashi o’ziga xos va murosali xarakterga ega bo’ldi. 

XIX asr oxiri – XX asr boshlarida Turkiston mustamlaka boshqaruvi ostida 

edi. Mahalliy aholi siyosiy qarorlar qabul qilish jarayonidan chetda qolgandi. 

Jadidlar bu holatni adolatsizlik deb baholadilar. Ular siyosiy kurashni jamiyatni 

uyg’otishdan boshladilar. Ong uyg’onmasdan siyosiy g’alaba bo’lmasligini yaxshi 

tushundilar. 

Jadidlar siyosiy kurashda matbuot va so’z kuchiga tayandilar. Gazeta va 

jurnallar orqali adolat, huquq va boshqaruv masalalarini ko’tardilar. Siyosiy tanqid 

ochiq, ammo madaniyatli shaklda olib borildi. Bu jamiyatda siyosiy ongni oshirdi 

va fuqarolik mas’uliyatini kuchaytirdi. 

Siyosiy kurashda jadidlar tashkiliy faoliyatga alohida ahamiyat berdilar. Ular 

siyosiy uyushmalar, jamiyatlar va qo’mitalar orqali jamiyatni birlashtirishga 

intildilar. Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini anglab, umumiy maqsad 

atrofida birlashishni targ’ib qildilar. Bu jadidlarning siyosiy kurashdagi muhim 

hissasi bo’ldi. 

Jadidlar siyosiy kurashni zo’ravonliksiz yo’l bilan olib borishni maqsad 

qildilar. Ular keskin qarama-qarshiliklardan qochdilar. Muloqot, kelishuv va 

huquqiy yo’llar ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv siyosiy kurashni barqaror va 

mas’uliyatli jarayonga aylantirdi. 

1917-yil voqealari jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rnini yanada yaqqol 

ko’rsatdi. Jadidlar siyosiy jarayonlarda faol ishtirok etdilar, jamiyat kelajagi uchun 

mas’uliyatni o’z zimmasiga oldilar. Ular siyosiy qarorlarni ongli tarzda qabul qilish 

zarurligini ilgari surdilar. 



124 
 

Jadidlar siyosiy kurashni milliy manfaat bilan bog’ladilar. Ular shaxsiy foyda 

emas, jamiyat va millat kelajagini ustuvor qo’ydilar. Siyosiy kurash ularga ko’ra 

burch edi. Bu qarash jadidlarni siyosiy yetuk kuch sifatida namoyon qildi. 

jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rni ularning ongli, ma’rifatga asoslangan va 

murosali pozitsiyasi bilan belgilanadi. Ular siyosiy kurashni jamiyatni bo’lish 

vositasi emas, balki uni uyg’otish va birlashtirish yo’li sifatida ko’rdilar. Jadidlar 

shu yo’l bilan Turkistonda siyosiy ong va mas’uliyat shakllanishiga muhim hissa 

qo’shdilar. 

Jadidlarning siyosiy va ijtimoiy harakatlari Turkiston tarixida chuqur va uzoq 

muddatli tarixiy natijalarni yuzaga chiqardi. Garchi jadidlar ko’zlagan barcha 

maqsadlar to’liq amalga oshmagan bo’lsa-da, ularning faoliyati jamiyat tafakkurini 

tubdan o’zgartirdi va keyingi tarixiy jarayonlar uchun mustahkam zamin yaratdi. 

Eng muhim tarixiy natijalardan biri — ijtimoiy ongning o’zgarishidir. Jadidlar 

faoliyati natijasida jamiyatda befarqlik kamaydi. Xalq o’z taqdiri, huquqlari va 

kelajagi haqida o’ylay boshladi. Avvallari siyosat begona va yopiq soha bo’lib 

ko’ringan bo’lsa, jadidlar uni muhokama qilinadigan masalaga aylantirdilar. Bu 

siyosiy ongning shakllanishiga olib keldi. 

Ikkinchi muhim natija — milliy o’zlikning mustahkamlanishidir. Jadidlar 

orqali “millat”, “milliy manfaat”, “umumiy mas’uliyat” kabi tushunchalar keng 

ijtimoiy mazmun kasb etdi. Til, tarix va madaniyatga bo’lgan munosabat o’zgardi. 

Milliylik endi faqat kelib chiqish emas, balki ongli tanlov va burch sifatida qaraldi. 

Bu jarayon keyingi milliy harakatlar uchun asos bo’lib xizmat qildi. 

Harakatlarning yana bir tarixiy natijasi — ta’lim va madaniyatdagi tub 

burilishdir. Jadidlar ochgan maktablar, yozgan darsliklar va tashkil etgan madaniy 

tashabbuslar jamiyatda bilimga bo’lgan munosabatni o’zgartirdi. Ta’lim shaxsiy 

masala emas, ijtimoiy ustuvorlik sifatida qarala boshladi. Bu yondashuv keyingi 

davrlarda ham o’z ta’sirini saqlab qoldi. 

Siyosiy jihatdan jadidlar harakati fuqarolik faolligining shakllanishiga olib 

keldi. Jamiyat siyosiy tashkilotlar, uyushmalar va jamoatchilik tuzilmalarida ishtirok 

etish tajribasiga ega bo’ldi. Bu tajriba qisqa muddatli bo’lsa-da, xalq siyosiy faol 

bo’lish mumkinligini amalda ko’rdi. Bu holat tarixiy xotirada saqlanib qoldi. 

Jadidlar harakatining muhim tarixiy natijalaridan biri — zo’ravonliksiz 

islohot g’oyasining mustahkamlanishidir. Jadidlar kuch ishlatishga emas, ongni 

o’zgartirishga tayandilar. Bu yondashuv jamiyatda murosali va madaniyatli siyosiy 

fikrlashni shakllantirdi. Keyingi davrlarda ham bu tajriba muhim ma’naviy meros 

sifatida baholandi. 

SHuningdek, jadidlar harakati ayollar va yoshlarning ijtimoiy faollashuviga 

turtki berdi. Ayollar ta’limi, yoshlar tarbiyasi masalalarining ochiq ko’tarilishi 



125 
 

jamiyatda yangi ijtimoiy munosabatlarni shakllantirdi. Bu o’zgarishlar to’liq amalga 

oshmagan bo’lsa-da, tarixiy jarayon sifatida boshlangan edi. 

Jadidlar faoliyati natijasida madaniy va intellektual elita shakllandi. Bu elita 

keyingi siyosiy va madaniy jarayonlarda muhim rol o’ynadi. Jadidlar yaratgan fikriy 

maktab keyingi avlodlar uchun yo’l ko’rsatkich bo’lib xizmat qildi. Ularning 

asarlari, g’oyalari va tajribasi tarixiy merosga aylandi. 

Ayni paytda, jadidlar harakati tarixiy jihatdan fojiali yakunlar bilan ham 

bog’liq. Ko’plab jadidlar ta’qibga uchradi, ularning faoliyati to’xtatildi. Biroq bu 

holat ularning tarixiy ahamiyatini kamaytirmadi. Aksincha, ularning g’oyalari 

kuchliroq tarixiy qiymat kasb etdi. CHunki g’oya qatag’on bilan yo’qolmaydi. 

Harakatlarning tarixiy natijalaridan yana biri — tarixiy xotiraning 

shakllanishidir. Jadidlar keyingi avlodlar uchun uyg’onish, mas’uliyat va fidoyilik 

timsoliga aylandi. Ularning faoliyati tarixiy saboq sifatida qaraldi. Jamiyat o’z 

o’tmishini baholashni o’rgandi. 

jadidlarning siyosiy va ijtimoiy harakatlari Turkiston tarixida chuqur tarixiy 

natijalarni yuzaga keltirdi. Ong uyg’ondi. Milliylik mustahkamlandi. Ta’lim va 

madaniyat yangilandi. Siyosiy faollik shakllandi. Garchi jadidlar ko’zlagan barcha 

maqsadlar amalga oshmagan bo’lsa-da, ularning harakati jamiyatni tarixiy 

turg’unlikdan chiqarib, ongli taraqqiyot yo’liga yo’naltirdi. 

4.2. Jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri 

Jadidchilik g’oyalari XX asr boshida murakkab va ziddiyatli taqdirni boshdan 

kechirdi. Bu davr jadidlar uchun imkoniyatlar va xavf-xatarlar bir vaqtda kuchaygan 

tarixiy bosqich bo’ldi. Ma’rifiy uyg’onish siyosiy jarayonlar bilan tutashdi. Natijada 

jadidchilik g’oyalari sinovdan o’tdi. 

XX asr boshlarida, ayniqsa 1905-yildan keyin, jadidchilik g’oyalari ochiqroq 

shaklda namoyon bo’la boshladi. Matbuotda adolat, huquq, ta’lim va milliy 

taraqqiyot masalalari faol muhokama qilindi. Jadidlar jamiyatni ongli islohotlar 

orqali yangilash mumkinligiga ishondilar. Bu davrda jadidchilik g’oyalari keng 

qatlamlarga yetib bordi. 

1911–1914-yillar jadidchilik g’oyalarining madaniy maydonda kuchaygan 

davri bo’ldi. Teatr, adabiyot va publitsistika orqali jadidlar o’z g’oyalarini 

ommalashtirdilar. Sahna asarlari va maqolalar jamiyatdagi muammolarni ochiq 

ko’rsatdi. Jadidchilik endi tor ziyolilar doirasidan chiqib, ommaviy harakatga 

aylanib bordi. 

Biroq XX asr boshidagi siyosiy beqarorlik jadidchilik g’oyalarining taqdirini 

murakkablashtirdi. 1916-yil voqealari jamiyatda keskinlikni kuchaytirdi. Jadidlar 

zo’ravonlik yo’lini rad etdilar. Ular murosali va ongli yo’lni tanladilar. Ammo bu 

pozitsiya siyosiy keskinlik sharoitida yetarli himoya bera olmadi. 



126 
 

1917-yil Fevral inqilobi jadidchilik g’oyalari uchun yangi imkoniyatlar ochdi. 

Siyosiy va ijtimoiy erkinlik nisbatan kengaydi. Jadidlar siyosiy tashkilotlar, matbuot 

va jamoatchilik tuzilmalarida faol bo’la boshladilar. Jadidchilik g’oyalari ilk bor 

siyosiy darajada ifodalandi. Milliy manfaat, fuqarolik huquqlari va boshqaruv 

masalalari ochiq muhokama qilindi. 

Ammo 1917-yil oxiri va 1918-yildan boshlab vaziyat keskin o’zgardi. Siyosiy 

kuchlar o’rtasidagi kurash jadidchilik g’oyalarini siqib chiqara boshladi. Jadidlar 

ma’rifiy va murosali yo’l bilan jamiyatni yangilashni taklif qildilar. Lekin radikal 

siyosiy sharoit bunday yondashuvni qabul qilmadi. Jadidchilik g’oyalari siyosiy 

bosim ostida qoldi. 

XX asr boshida jadidchilik g’oyalarining taqdirida parchalanish kuzatildi. 

Ba’zi jadidlar siyosiy faoliyatni davom ettirishga urindilar. Boshqalari esa yana 

ma’rifiy yo’lga qaytdilar. Bu holat jadidchilikning yagona harakat sifatida 

zaiflashishiga olib keldi. Ammo g’oyalar yo’qolmadi. 

Jadidchilik g’oyalarining muhim taqdiri shundaki, ular amalda to’liq ro’yobga 

chiqmagan bo’lsa-da, ongda mustahkam joy oldi. Ta’lim, milliy ong, til va 

madaniyat haqidagi qarashlar jamiyat xotirasida saqlanib qoldi. Jadidlar qatag’on 

qilinishi mumkin edi. Ammo ularning g’oyalari qatag’on qilinmadi. 

XX asr boshida jadidchilik g’oyalari rasmiy siyosatdan siqib chiqarilgan 

bo’lsa ham, madaniy va ma’naviy sohada yashashda davom etdi. Darsliklar, adabiy 

meros va xotira orqali bu g’oyalar keyingi avlodlarga yetib bordi. Jadidchilik 

yashirin merosga aylandi. 

Muhim jihat shundaki, jadidchilik g’oyalari XX asr boshida tarixiy tajriba 

sifatida shakllandi. Bu tajriba jamiyatga shuni ko’rsatdiki, ongni uyg’otmasdan 

siyosiy islohotlar barqaror bo’la olmaydi. Bu xulosa keyingi tarixiy jarayonlar uchun 

saboq bo’ldi. 

jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri murakkab, ammo 

mazmunli bo’ldi. 1905–1917-yillar oralig’ida bu g’oyalar yuksaldi. 1918-yildan 

keyin ular siqib chiqarildi. Ammo jadidchilik g’oyalari yo’qolmadi. Ular ongda, 

madaniyatda va tarixiy xotirada yashab qoldi. SHu bois jadidchilik XX asr boshida 

mag’lub bo’lgan harakat emas, balki keyingi uyg’onishlar uchun poydevor bo’lib 

qoldi. 

XX asr boshlarida jadidchilik g’oyalari kuchaygani sari siyosiy bosim va 

qarshiliklar ham keskinlashdi. Jadidlar jamiyatni ma’rifat, ta’lim va ongli islohotlar 

orqali yangilashni maqsad qilgan bo’lsalar-da, mavjud mustamlakachilik tizimi va 

konservativ kuchlar bu harakatni xavfli tahdid sifatida qabul qildilar. Natijada 

jadidchilik g’oyalari doimiy bosim ostida rivojlandi. 

Rossiya imperiyasi davrida Turkistonda siyosiy nazorat kuchli edi. 

Mustamlaka ma’muriyati mahalliy aholining siyosiy faolligini cheklashga intildi. 



127 
 

Jadidlarning ta’lim, matbuot va jamoatchilik faoliyati esa ongni uyg’otayotganini 

ko’rsatdi. Bu holat mustamlakachilik siyosatiga zid edi. SHu sababli jadidlar 

faoliyati kuzatuv, tsenzura va cheklovlar bilan yuzlashdi. 

Siyosiy bosimning asosiy ko’rinishlaridan biri matbuotga nisbatan nazorat 

bo’ldi. Jadid gazeta va jurnallari muntazam tekshirildi. Ayrim maqolalar chop 

etilmasdan to’xtatildi. Nashrlar yopildi yoki faoliyati cheklab qo’yildi. Bu jadidlar 

uchun fikrni erkin ifodalash imkoniyatini toraytirdi. 

Jadidlar nafaqat mustamlaka ma’muriyati, balki mahalliy konservativ kuchlar 

qarshiligiga ham duch keldilar. An’anaviy diniy doiralarning ayrim vakillari 

jadidchilikni “yangilik” va “xavfli g’oya” sifatida talqin qildilar. Jadid maktablari 

va yangicha ta’lim usullari tanqid qilindi. Bu qarshilik jamiyat ichida ziddiyatlarni 

kuchaytirdi. 

Siyosiy bosimning yana bir shakli tashkiliy faoliyatni cheklash bo’ldi. 

Jadidlarning yig’ilishlari, ma’ruzalar va jamoatchilik tadbirlari ruxsat bilan 

o’tkazildi yoki taqiqlab qo’yildi. Bu jamiyatni tashkilotchilik tajribasidan mahrum 

qilishga qaratilgan siyosat edi. Siyosiy faollik sun’iy ravishda susaytirildi. 

1916-yil voqealaridan keyin siyosiy bosim yanada kuchaydi. Jamiyatdagi 

beqarorlik mustamlaka hokimiyatini yanada ehtiyotkor va qattiqqo’l choralar 

ko’rishga undadi. Jadidlar zo’ravonlikni rad etgan bo’lsalar-da, umumiy siyosiy 

vaziyat sabab ular ham bosim ostida qoldilar. Jadidchilik g’oyalari shubha bilan 

qaraladigan holatga aylandi. 

1917-yil Fevral inqilobidan so’ng qisqa muddatli erkinlik yuzaga keldi. Biroq 

bu erkinlik uzoq davom etmadi. Siyosiy kuchlar o’rtasidagi kurash jadidlarni yana 

qiyin ahvolga solib qo’ydi. Jadidlar murosali yo’lni tanladilar. Ammo radikal siyosiy 

sharoit bunday pozitsiyani qabul qilmadi. 

1918-yildan keyin jadidlarga nisbatan siyosiy bosim yanada tizimli tus oldi. 

Ko’plab jadidlar siyosiy maydondan chetlatildi. Ayrimlari faoliyatini to’xtatishga 

majbur bo’ldi. Siyosiy harakat sifatida jadidchilik zaiflashdi. Bu jarayon 

jadidlarning ochiq siyosiy ishtirokini keskin chekladi. 

Siyosiy bosim jadidchilik ichida ichki qarama-qarshiliklarni ham yuzaga 

chiqardi. Ba’zi jadidlar faol siyosiy kurashni davom ettirish tarafdori bo’ldilar. 

Boshqalari esa ma’rifiy faoliyat bilan cheklanib qolishni afzal ko’rdilar. Bu tafovut 

harakatning yagona yo’nalishda harakat qilishini qiyinlashtirdi. 

SHunga qaramay, siyosiy bosim jadidchilik g’oyalarini butunlay yo’q qila 

olmadi. Aksincha, ularni ma’naviy qarshilik shakliga aylantirdi. Jadidlar ochiq 

siyosiy maydondan siqib chiqarilgan bo’lsa ham, ta’lim, adabiyot va madaniyat 

orqali o’z g’oyalarini saqlab qoldilar. 

Muhim jihat shundaki, siyosiy bosim jadidlar tajribasida tarixiy saboq bo’lib 

qoldi. Bu saboq shuni ko’rsatdiki, ongli islohotlar siyosiy muhit bilan uyg’un 



128 
 

bo’lmasa, kuchli qarshilikka duch keladi. Jadidlar bu haqiqatni amalda boshdan 

kechirdilar. 

XX asr boshida jadidchilik g’oyalari kuchli siyosiy bosim va qarshiliklar 

ostida rivojlandi. Mustamlaka hokimiyati va konservativ kuchlar jadidchilikni 

cheklashga intildi. Natijada jadidlarning siyosiy faoliyati qisqardi. Ammo ularning 

g’oyalari to’xtamadi. Ular yashirin, madaniy va ma’naviy shaklda tarixiy xotirada 

saqlanib qoldi. 

XX asr boshlarida jadidchilik g’oyalari keng yoyila boshlagani sari 

jadidlarning ta’qib qilinishi ham tizimli tus oldi. Jadidlar jamiyatni ma’rifat, ta’lim 

va ongli islohotlar orqali yangilashni maqsad qilgan bo’lsalar-da, mavjud siyosiy 

tuzum bu harakatni o’ziga xavf sifatida qabul qildi. Natijada jadidlar bosim, cheklov 

va jazolarga duch keldilar. 

Dastlabki ta’qiblar Rossiya imperiyasi mustamlaka siyosati doirasida yuzaga 

chiqdi. Jadidlarning maktab ochish, gazeta nashr etish va jamoatchilik faoliyati 

doimiy nazorat ostiga olindi. Ularning faoliyati “tartibga zid” yoki “shubhali” deb 

baholandi. Matbuot tsenzura qilindi, ayrim nashrlar yopildi. Bu jadidlarning fikrni 

erkin ifoda etish imkoniyatini chekladi. 

Ta’qib faqat ma’muriy choralar bilan cheklanib qolmadi. Jadidlar ko’pincha 

mahalliy konservativ kuchlar tomonidan ham bosimga uchradilar. Ular “yangilik 

tarafdorlari”, “an’anani buzuvchilar” sifatida ayblandi. Bu holat jamiyat ichida 

qarama-qarshilikni kuchaytirdi. Jadidlar ikki tomondan bosim ostida qoldilar. 

1916-yil voqealaridan keyin ta’qib yanada kuchaydi. Siyosiy beqarorlik 

sharoitida jadidlar faoliyati shubha bilan qaraladigan holga keldi. Garchi jadidlar 

zo’ravonlikni rad etgan bo’lsalar-da, umumiy vaziyat ularni ayblash uchun bahona 

bo’ldi. Ayrim jadidlar so’roq qilindi, faoliyatini to’xtatishga majbur bo’ldi. 

1917-yil voqealaridan so’ng qisqa muddatli erkinlik yuzaga keldi. Biroq bu 

davr uzoq davom etmadi. Siyosiy kuchlar o’rtasidagi kurash jadidlarning ahvolini 

yanada murakkablashtirdi. Ular siyosiy pozitsiyasi sabab nishonga olinadigan 

guruhga aylandi. Jadidlar faoliyati bosqichma-bosqich cheklana boshladi. 

1918-yildan keyin jadidlarga nisbatan ta’qib yanada tizimli tus oldi. Ko’plab 

jadidlar lavozimlardan chetlatildi. Ayrimlari siyosiy hayotdan butunlay siqib 

chiqarildi. Ochiq faoliyat yuritish imkoniyati deyarli qolmadi. Jadidchilik siyosiy 

harakat sifatida zaiflashdi. 

Ta’qib jarayoni jadidlar orasida ichki iztirob va yo’qotishlarni keltirib 

chiqardi. Ba’zi jadidlar faoliyatini yashirin shaklda davom ettirdi. Boshqalari esa 

ma’rifiy ishlar bilan cheklanib qolishga majbur bo’ldi. Harakat yagona yo’nalishda 

harakat qilish imkonidan mahrum bo’ldi. 

SHunga qaramay, jadidlarning ta’qib qilinishi ularning g’oyalarini yo’q 

qilmadi. Aksincha, bu g’oyalar ma’naviy meros sifatida mustahkamlandi. Jadidlar 



129 
 

ta’qib ostida bo’lsa ham, ularning fikrlari ta’lim, adabiyot va tarixiy xotira orqali 

saqlanib qoldi. 

jadidlarning ta’qib qilinishi XX asr boshidagi siyosiy muhitning 

murakkabligini yaqqol ko’rsatadi. Jadidlar og’ir bosim ostida qolgan bo’lsalar-da, 

ular jamiyat ongida chuqur iz qoldirdilar. Ta’qib jadidchilikni yo’q qila olmadi. U 

faqat uning ochiq faoliyatini chekladi, xolos. 

Jadidchilik harakati siyosiy bosim va ta’qiblarga duch kelgan bo’lsa-da, uning 

g’oyalari yashovchan bo’lib qoldi. Jadidchilik kuch bilan barbod etilishi mumkin 

edi, ammo u ongda shakllangan hodisa bo’lgani uchun yo’qolib ketmadi. G’oyaning 

yashovchanligi aynan uning ma’rifiy va ma’naviy tabiatida namoyon bo’ldi. 

Jadidlar ilgari surgan asosiy g’oyalar — ta’lim orqali taraqqiyot, milliy ong, 

ijtimoiy mas’uliyat va adolat — jamiyat ehtiyojlaridan tug’ilgan edi. SHu sababli bu 

g’oyalar ma’lum shaxslar faoliyati bilan cheklanib qolmadi. Ular jamiyatning ichki 

talabiga aylandi. Talab mavjud ekan, g’oya ham yashaydi. 

G’oyalarning yashovchanligi, avvalo, ta’lim tizimi orqali saqlanib qoldi. 

Jadidlar yaratgan darsliklar, o’quv usullari va ta’limga bo’lgan munosabat keyingi 

davrlarda ham ta’sirini yo’qotmadi. Ta’limni jamiyatni o’zgartirish vositasi sifatida 

ko’rish jadidchilikdan keyingi davrlarda ham davom etdi. Bu uzluksizlik 

g’oyalarning barqarorligini ko’rsatadi. 

Jadidchilik g’oyalari adabiyot va madaniyat orqali ham yashab qoldi. Jadid 

adabiyoti ochiq siyosiy maydondan siqib chiqarilgan bo’lsa-da, uning ruhiy 

mazmuni saqlanib qoldi. Milliy o’zlik, adolat va taraqqiyot haqidagi fikrlar badiiy 

shaklda avloddan avlodga o’tdi. Madaniyat g’oyaning eng ishonchli saqlovchisiga 

aylandi. 

Matbuotdagi jadidona fikrlash uslubi ham butunlay yo’qolmadi. Ochiq tanqid, 

muammo qo’yish va yechim izlash madaniyati keyingi davrlarda ham sezildi. Bu 

holat jadidchilikning faqat tarixiy hodisa emas, balki fikrlash an’anasi ekanini 

ko’rsatadi. An’ana esa vaqt o’tishi bilan mustahkamlanadi. 

G’oyalarning yashovchanligi milliy xotira bilan ham bog’liq bo’ldi. Jadidlar 

keyingi avlodlar uchun fidoyilik va mas’uliyat timsoliga aylandi. Ularning faoliyati 

tarixiy saboq sifatida baholandi. Xotirada saqlangan g’oya yo’qolmaydi. U qulay 

sharoit paydo bo’lishi bilan yana yuzaga chiqadi. 

Muhim jihat shundaki, jadidchilik g’oyalari yashirin shaklda bo’lsa ham, 

ijtimoiy ongda yashashda davom etdi. Ochiq siyosiy faoliyat imkonsiz bo’lgan 

sharoitda bu g’oyalar ta’lim, madaniyat va shaxsiy qarashlar orqali saqlandi. Bu 

moslashuvchanlik g’oyalarning hayotiyligini ko’rsatadi. 

Jadidchilik g’oyalari vaqtinchalik siyosiy vaziyatlarga bog’lanib qolmadi. 

Ular jamiyatning chuqur muammolariga javob bo’lgani uchun o’z ahamiyatini 



130 
 

saqlab qoldi. Har bir davr bu g’oyalardan o’zicha foydalandi. SHu tariqa jadidchilik 

uzluksiz ta’sir ko’rsatdi. 

jadidchilik g’oyalarining yashovchanligi ularning ongga singganligi bilan 

izohlanadi. G’oya majburan emas, tushunib qabul qilingani uchun yashab qoldi. 

Jadidchilik siyosiy harakat sifatida to’xtatilgan bo’lsa-da, ma’naviy hodisa sifatida 

davom etdi. SHu sababli jadidchilik tarixda o’tib ketgan bosqich emas, balki 

bugungi tafakkurga ham ta’sir etayotgan merosdir. 

4.3. Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosining baholanishi 

Jadidlar merosining mustamlaka va sovet davrida baholanishi murakkab va 

ziddiyatli jarayon bo’ldi. Bu baholash ilmiy mezonlar asosida emas, asosan siyosiy 

manfaatlar bilan belgilanib bordi. Jadidchilik g’oyalari jamiyatni ongli islohotlar 

orqali yangilashga qaratilgani uchun hukmron tuzumlar tomonidan ehtiyotkorlik, 

shubha va ko’pincha dushmanlik bilan qarshi olindi. 

Mustamlaka davrida jadidlar merosi rasmiy doiralarda shubhali hodisa 

sifatida baholandi. Rossiya imperiyasi ma’muriyati jadidlarning ta’lim, matbuot va 

jamoatchilik faoliyatini nazorat ostida ushladi. Jadidlar ochgan maktablar va nashr 

etgan asarlar mustamlaka siyosatiga mos kelmaydigan g’oyalarni tarqatmoqda, 

degan qarash mavjud edi. SHu bois jadidlar faoliyati cheklab borildi. 

Mustamlaka ma’muriyati jadidlarni ko’pincha “xavfli ziyolilar” sifatida 

ko’rdi. Ularning merosi ijobiy baholanmadi. Aksincha, jadidlar faoliyati siyosiy 

jihatdan ishonchsiz deb topildi. Bu davrda jadidlar tarixiy jarayonning ijobiy kuchi 

sifatida emas, balki muammoli qatlam sifatida talqin qilindi. 

Sovet hokimiyati o’rnatilgach, jadidlar merosiga munosabat yanada 

keskinlashdi. Dastlabki yillarda ayrim jadidlar sovet tizimi bilan hamkorlik qilgan 

bo’lsa-da, bu holat uzoq davom etmadi. Sovet mafkurasi jadidchilikni mustaqil 

fikrlash va milliy ong bilan bog’liq harakat sifatida qabul qildi. Bu esa sovet 

mafkurasi uchun maqbul emas edi. 

Sovet davrida jadidlar merosi ideologik filtr orqali baholandi. Jadidlarning 

milliy ong, ta’lim erkinligi va madaniy mustaqillik haqidagi g’oyalari “burjua 

millatchiligi” yoki “eskilik qoldig’i” sifatida talqin qilindi. Jadidlar faoliyati sinfiy 

yondashuv asosida noto’g’ri baholandi. Ularning ma’rifiy xizmatlari inkor etildi 

yoki chetga surildi. 

Ko’plab jadidlar sovet davrida xalq dushmani sifatida ko’rsatildi. Ularning 

asarlari taqiqlanib, nomlari tarixdan o’chirildi. Jadidchilik merosi ommaviy ongdan 

siqib chiqarildi. Bu jarayon tarixiy xotirani sun’iy ravishda o’zgartirishga xizmat 

qildi. Jadidlar haqidagi ilmiy tadqiqotlar deyarli olib borilmadi. 

SHu bilan birga, sovet davrida jadidlar merosi butunlay yo’qolib ketmadi. 

Ayrim g’oyalar yashirin shaklda saqlanib qoldi. Ta’limga e’tibor, savodxonlikni 



131 
 

oshirish va madaniyatni rivojlantirish kabi jihatlar jadidchilik ruhiga yaqin bo’lsa-

da, ularning manbai ochiq tan olinmadi. Jadidlar merosi bevosita emas, bilvosita 

yashab qoldi. 

Sovet tarixshunosligida jadidlar uzoq vaqt biryoqlama talqin qilindi. Ular yoki 

mutlaqo inkor etildi, yoki siyosiy jihatdan salbiy kuch sifatida ko’rsatildi. 

Jadidlarning murakkab va ko’p qirrali faoliyati chuqur tahlil qilinmadi. Ilmiy 

xolislik mafkuraviy cheklovlar bilan almashtirildi. 

Faqat sovet davrining oxirlariga kelib jadidlar merosiga nisbatan 

ehtiyotkorroq yondashuv paydo bo’la boshladi. Ayrim tadqiqotlarda jadidlarning 

ma’rifiy faoliyati qisman tan olindi. Ammo bu baholash to’liq va erkin bo’la olmadi. 

Mafkuraviy chegaralar saqlanib qoldi. 

mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosi adolatli baholanmadi. Siyosiy 

manfaatlar ilmiy haqiqatdan ustun qo’yildi. Jadidchilik g’oyalari cheklab qo’yildi, 

buzib talqin qilindi yoki inkor etildi. SHunga qaramay, jadidlar merosi yo’qolmadi. 

U tarixiy xotirada, madaniyatda va ongda yashab qoldi hamda keyingi davrlarda 

xolis baholash uchun mustahkam zamin yaratdi. 

Sovet tarixshunosligida jadidchilik masalasi uzoq vaqt davomida biryoqlama 

va mafkuraviy yondashuv asosida talqin qilindi. Jadidlar faoliyati ilmiy xolislik 

bilan emas, balki hukmron siyosiy qarashlar nuqtayi nazaridan baholandi. Natijada 

jadidchilik tarixiy hodisa sifatida emas, ideologik muammo sifatida ko’rsatildi. 

Sovet tarixshunosligining dastlabki davrida jadidlarga nisbatan munosabat 

nisbatan noaniq edi. Ba’zi tadqiqotlarda ularning savodxonlikni oshirish va ta’limni 

rivojlantirishdagi hissasi qisman tilga olindi. Biroq bu baholash tez orada o’zgardi. 

Jadidchilik mustaqil fikr va milliy ong bilan bog’liq bo’lgani sababli sovet mafkurasi 

uchun xavfli deb topildi. 

Keyingi yillarda sovet tarixshunosligida jadidchilik “burjua-millatchilik 

harakati” sifatida talqin qilina boshladi. Jadidlar sinfiy yondashuv asosida baholandi. 

Ularning faoliyati xalq manfaatiga emas, “ziyolilar manfaatiga xizmat qilgan” deb 

ko’rsatildi. Bu yondashuv jadidlarning ijtimoiy va ma’rifiy rolini inkor etdi. 

Sovet tarixchilari jadidchilikni ko’pincha aksilinqilobiy harakat sifatida 

tasvirladilar. Jadidlarning milliy madaniyat, til va ta’lim haqidagi qarashlari sovet 

xalqarochilik g’oyalariga zid deb baholandi. Natijada jadidlar sovet tarix darsliklari 

va ilmiy asarlarida salbiy obrazda aks ettirildi. 

Jadidlar faoliyatining murakkabligi va ko’p qirraliligi sovet tarixshunosligida 

e’tibordan chetda qoldi. Ularning ma’rifiy, pedagogik va madaniy tashabbuslari 

siyosiy ayblovlar soyasida qolib ketdi. Jadidchilik tarixiy jarayon sifatida chuqur 

tahlil qilinmadi. Ilmiy izlanishlar mafkuraviy chegaralar bilan cheklab qo’yildi. 

Sovet davrida jadidlarning asarlari va nomlari taqiqlangan yoki cheklangan 

edi. Ularning merosi ilmiy muomaladan chiqarildi. Jadidlar haqida yozish xavfli 



132 
 

mavzu hisoblandi. Bu holat tarixiy xotiraning uzilishiga olib keldi. Jamiyat jadidlar 

merosidan uzoqlashtirildi. 

SHu bilan birga, sovet tarixshunosligida jadidchilikka oid ayrim masalalar 

bilvosita o’rganildi. Ta’lim islohotlari yoki savodxonlik tarixi doirasida jadidlar 

nomi ba’zan tilga olindi. Ammo bu holatda ham ularning haqiqiy roli to’liq ochib 

berilmadi. Jadidlar mustaqil harakat sifatida tan olinmadi. 

Sovet tarixshunosligining muhim kamchiligi shundaki, u jadidchilikni tarixiy 

kontekstda baholamadi. Jadidlar yashagan davr sharoiti, mustamlaka siyosati va 

jamiyat ehtiyojlari inobatga olinmadi. Harakat sinfiy mezonlar asosida sun’iy 

ravishda baholandi. Bu ilmiy xolislikka zid edi. 

Sovet davrining oxirlariga kelib jadidchilikka nisbatan munosabat asta-sekin 

yumshaya boshladi. Ayrim tadqiqotlarda jadidlarning ma’rifiy xizmatlari qisman tan 

olindi. Biroq bu baholash cheklangan va ehtiyotkor edi. Mafkuraviy to’siqlar 

saqlanib qoldi. 

sovet tarixshunosligida jadidchilik to’liq va adolatli baholanmadi. Siyosiy 

mafkura ilmiy haqiqatdan ustun qo’yildi. Jadidlar merosi buzib talqin qilindi yoki 

inkor etildi. SHunga qaramay, jadidchilik g’oyalari tarixiy xotirada yashab qoldi. 

Bugungi kunda ularni xolis va ilmiy asosda qayta baholash zarurati aynan sovet 

tarixshunosligining cheklangan yondashuvi bilan bog’liq. 

Jadidlar merosiga nisbatan mafkuraviy yondashuvlar mustamlaka va ayniqsa 

sovet davrida baholashning asosiy mezoniga aylandi. Ilmiy xolislikdan ko’ra siyosiy 

manfaat ustuvor bo’ldi. Natijada jadidchilik hodisasi tarixiy jarayon sifatida emas, 

balki mafkuraviy ob’ekt sifatida talqin qilindi. 

Mustamlaka davrida jadidlar faoliyati hukmron siyosatga mos kelmaydigan 

harakat sifatida qaraldi. Jadidlar ilgari surgan milliy ong, ta’lim erkinligi va madaniy 

mustaqillik g’oyalari imperiya manfaatlariga zid deb baholandi. SHu bois ularning 

faoliyati rasmiy doiralarda shubha bilan qabul qilindi. Mafkuraviy yondashuv 

jadidlarni xavfli qatlam sifatida ko’rsatdi. 

Sovet davrida mafkuraviy yondashuv yanada qat’iylashdi. Jadidchilik sovet 

tarixshunosligida sinfiy mezonlar asosida baholandi. Harakatning ijtimoiy va 

madaniy mazmuni inkor etildi. Jadidlar “burjua millatchilari” yoki “eskilik 

tarafdorlari” sifatida tasvirlandi. Bu yondashuv jadidlarning real tarixiy rolini buzib 

ko’rsatdi. 

Mafkuraviy yondashuv jadidchilikni siyosiy xavf sifatida talqin qildi. 

Jadidlarning milliy madaniyatni rivojlantirishga qaratilgan tashabbuslari sovet 

xalqarochilik g’oyalariga zid deb baholandi. Natijada milliylik tushunchasi salbiy 

ma’noda qo’llanildi. Jadidlarning milliy ong haqidagi qarashlari ataylab siyosiy 

ayblovga aylantirildi. 



133 
 

Sovet mafkurasi jadidchilikni tarixiy zarurat sifatida emas, tasodifiy va zararli 

hodisa sifatida ko’rsatdi. Jadidlar faoliyati ijtimoiy taraqqiyotga emas, balki 

“to’sqinlik qiluvchi kuch” sifatida baholandi. Bu talqin jadidlarning ma’rifiy 

xizmatlarini butunlay soyada qoldirdi. 

Mafkuraviy yondashuvning yana bir xususiyati — selektiv baholash edi. 

Jadidlar faoliyatining ayrim jihatlari ataylab ajratib ko’rsatildi, boshqalari esa 

yashirildi. Masalan, savodxonlikni oshirishga qaratilgan ishlar umumiy taraqqiyot 

doirasida tilga olinar, ammo bu ishlarning jadidlarga aloqadorligi ko’pincha ochiq 

tan olinmas edi. 

Mafkuraviy bosim ostida jadidlarning asarlari taqiqlanib, ularning nomlari 

tarixdan o’chirildi. Bu jarayon tarixiy xotirani sun’iy ravishda shakllantirdi. Jamiyat 

jadidchilikni bilmasdan o’sdi. Bu esa tarixiy uzilishlarga olib keldi. Mafkuraviy 

yondashuv xotirani boshqarish vositasiga aylandi. 

SHu bilan birga, mafkuraviy yondashuv jadidchilik g’oyalarini butunlay yo’q 

qila olmadi. G’oyalar yashirin shaklda saqlanib qoldi. Ta’lim, madaniyat va shaxsiy 

qarashlar orqali davom etdi. Bu holat jadidchilikning ichki kuchini ko’rsatdi. 

Sovet davrining oxirlariga kelib mafkuraviy yondashuv asta-sekin zaiflashdi. 

Jadidchilikka nisbatan ehtiyotkor qayta baholash boshlandi. Biroq bu jarayon to’liq 

bo’la olmadi. Mafkuraviy meros chuqur ildiz otgan edi. 

jadidlar merosiga nisbatan mafkuraviy yondashuvlar tarixiy haqiqatni buzdi. 

Siyosiy manfaatlar ilmiy xolislikdan ustun qo’yildi. Jadidchilik sun’iy ravishda 

salbiy baholandi. SHu sababli bugungi kunda jadidlar merosini mafkuraviy emas, 

ilmiy va xolis yondashuv asosida qayta baholash zarur. 

Jadidlar merosiga nisbatan tarixiy adolatni tiklash jarayoni uzoq va murakkab 

kechdi. Bu jarayon siyosiy sharoit, mafkuraviy to’siqlar va ilmiy imkoniyatlar bilan 

bevosita bog’liq bo’ldi. Jadidlar faoliyati uzoq vaqt noto’g’ri talqin qilinganligi 

sababli tarixiy adolatni tiklash nafaqat ilmiy, balki ma’naviy zarurat sifatida ham 

maydonga chiqdi. 

Sovet davri davomida jadidlar merosi cheklab qo’yildi. Ularning nomlari tilga 

olinmadi, asarlari taqiqlandi, faoliyati salbiy baholandi. Bu holat tarixiy xotirada 

jiddiy bo’shliq yuzaga keltirdi. Tarixiy adolatni tiklash avvalo ana shu bo’shliqni tan 

olish bilan boshlandi. Haqiqatni yashirish mumkin emasligi anglana boshlandi. 

Tarixiy adolatni tiklash jarayonining muhim bosqichi sovet mafkurasi 

zaiflashgan davr bilan bog’liq bo’ldi. Mafkuraviy bosim yumshagach, jadidlar 

merosiga qayta murojaat qilish imkoniyati paydo bo’ldi. Ilmiy doiralarda jadidlar 

faoliyatini xolis o’rganishga ehtiyoj sezildi. Bu ehtiyoj jamiyat talabidan kelib 

chiqdi. 

Tarixiy adolatni tiklashda ilmiy tadqiqotlar hal qiluvchi rol o’ynadi. 

Jadidlarning hayoti, asarlari va faoliyati qayta o’rganila boshlandi. Avvalgi 



134 
 

biryoqlama talqinlar tanqid qilindi. Jadidlar faoliyati o’z davrining ijtimoiy-siyosiy 

sharoiti bilan bog’liq holda tahlil qilindi. Bu yondashuv tarixiy haqiqatni tiklashga 

xizmat qildi. 

Muhim qadam — jadidlarning nomini oqlash bo’ldi. Ular “xalq dushmani” 

emas, balki xalq uchun xizmat qilgan fidoyi ziyolilar ekanini ko’rsatish zarur edi. 

Bu jarayon faqat hujjatlar orqali emas, balki ilmiy xulosa va tarixiy mantiq orqali 

amalga oshirildi. Jadidlar shaxsiy manfaat emas, jamiyat kelajagi uchun 

kurashganligi isbotlandi. 

Tarixiy adolatni tiklash jarayonida madaniy xotira ham muhim ahamiyat kasb 

etdi. Jadidlarning asarlari qayta nashr qilindi. Ularning nomlari darsliklar, ilmiy 

tadqiqotlar va ommaviy axborot vositalarida tilga olina boshlandi. Bu jarayon 

jamiyat ongida jadidlarga nisbatan munosabatni o’zgartirdi. Xotira tiklana boshladi. 

Ta’lim tizimida jadidlar merosining o’rganilishi tarixiy adolatni tiklashning 

muhim ko’rinishiga aylandi. Jadidchilik endi salbiy yoki shubhali hodisa sifatida 

emas, balki milliy uyg’onish harakati sifatida talqin qilina boshladi. Bu yondashuv 

yosh avlodning tarixga munosabatini sog’lomlashtirdi. 

Tarixiy adolatni tiklash faqat o’tmishni oqlash emas edi. Bu jarayon jadidlar 

g’oyalarining bugungi ahamiyatini anglash bilan bog’liq bo’ldi. Ta’lim, milliy ong, 

ijtimoiy mas’uliyat haqidagi jadidona qarashlar zamonaviy jamiyat uchun ham 

dolzarb ekanligi ko’rsatildi. O’tmish bugun bilan bog’landi. 

SHu bilan birga, tarixiy adolatni tiklash jarayoni hali to’liq yakunlangan, deb 

bo’lmaydi. Ayrim stereotiplar va eskicha qarashlar hanuz uchrab turadi. Bu holat 

tarixiy xotiraning qanchalik chuqur zararlanganini ko’rsatadi. Demak, adolatni 

tiklash uzluksiz ilmiy va ma’rifiy mehnatni talab qiladi. 

Muhim jihat shundaki, tarixiy adolatni tiklash jamiyatda mas’uliyatli tarixiy 

tafakkurni shakllantiradi. O’tmishni xolis baholash kelajakda xatolarni 

takrorlamaslik imkonini beradi. Jadidlar tajribasi tarixiy saboq sifatida qabul 

qilinadi. 

jadidlar merosiga nisbatan tarixiy adolatni tiklash jarayoni siyosiy to’siqlarni 

yengish, ilmiy xolislikni tiklash va madaniy xotirani qayta qurish orqali amalga 

oshdi. Bu jarayon jadidlarni oqladi. Eng muhimi, u jamiyatni o’z tarixiga mas’uliyat 

bilan qarashga o’rgatdi. 

4.4. Jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talqini 

Zamonaviy tarixiy-falsafiy tafakkurda jadidchilik tajribasi milliy 

taraqqiyotning murakkab, ammo samarali modeli sifatida talqin qilinmoqda. 

Jadidchilik faqat ma’lum bir davrga xos harakat emas, balki jamiyatni ongli isloh 

qilishga qaratilgan fikrlash usulidir. Bugungi qarashlarda jadidchilik o’tmish 



135 
 

hodisasi sifatida emas, balki hozirgi va kelajak muammolariga javob beruvchi tajriba 

sifatida baholanadi. 

Zamonaviy talqinda jadidchilikning markazida inson va ong turadi. Jadidlar 

jamiyatni o’zgartirishni tashqi bosim yoki zo’ravonlik orqali emas, balki shaxs 

ongini yangilash orqali amalga oshirish mumkinligini ilgari surgan edilar. Bugungi 

falsafiy yondashuv bu g’oyani barqaror taraqqiyotning asosiy sharti sifatida ko’radi. 

Ong o’zgarmas ekan, tizimlar o’zgarishi samarasiz bo’ladi. 

Tarixiy-falsafiy tahlil jadidchilikni modernizatsiyaning milliy modeli sifatida 

ko’rsatadi. Jadidlar G’arb tajribasini ko’r-ko’rona ko’chirishni emas, balki uni 

mahalliy sharoit, madaniyat va qadriyatlar bilan uyg’unlashtirishni maqsad qilgan 

edilar. Zamonaviy talqinda bu yondashuv globallashuv sharoitida milliylikni saqlab 

qolishning eng maqbul yo’li sifatida baholanadi. 

Jadidchilik tajribasi bugungi kunda ma’rifat va taraqqiyot o’rtasidagi uzviy 

bog’liqlikni isbotlovchi tarixiy dalil sifatida talqin qilinadi. Jadidlar ilm-fan, ta’lim 

va madaniyatni jamiyat rivojining asosiy drayveri deb bildilar. Zamonaviy falsafiy 

qarashlar ham aynan shu fikrni qo’llab-quvvatlaydi. Bilim jamiyatning strategik 

resursiga aylanadi. 

Zamonaviy tarixshunoslik jadidchilikni fuqarolik jamiyati shakllanishining 

dastlabki bosqichi sifatida ko’radi. Jadidlar jamoatchilik fikrini shakllantirishga, 

ijtimoiy mas’uliyatni oshirishga va faol fuqaro tipini tarbiyalashga intildilar. 

Bugungi demokratik jamiyatlar uchun bu tajriba alohida ahamiyatga ega. CHunki 

kuchli davlat ongli fuqaroga tayanadi. 

Falsafiy talqinda jadidchilikning muhim jihatlaridan biri — axloqiy 

modernizatsiyadir. Jadidlar taraqqiyotni faqat texnik yoki tashkiliy yangilanish bilan 

cheklamaganlar. Ular axloq, mas’uliyat, halollik va mehnatsevarlikni modern 

jamiyatning poydevori sifatida ko’rganlar. Bugungi zamonaviylik inqirozi 

sharoitida bu yondashuv alohida ahamiyat kasb etmoqda. 

Zamonaviy yondashuv jadidchilikni zo’ravonliksiz islohot falsafasi sifatida 

baholaydi. Jadidlar keskin to’qnashuvlar jamiyatni parchalashini anglagan holda, 

murosali va bosqichma-bosqich o’zgarish tarafdori bo’lganlar. Bu yondashuv 

bugungi murakkab siyosiy jarayonlarda ham dolzarbligini yo’qotmagan. Barqarorlik 

islohotning sharti sifatida talqin qilinadi. 

Jadidchilik tajribasi zamonaviy tarixiy-falsafiy talqinda milliy xotira va 

identitet masalasi bilan chambarchas bog’lanadi. Jadidlar milliy o’zlikni anglashni 

taraqqiyotga to’sqinlik emas, balki uni tezlashtiruvchi omil deb bildilar. Bugungi 

identitet inqirozi sharoitida bu tajriba muhim nazariy asos bo’lib xizmat qiladi. 

Bugungi talqinda jadidchilik intellektual jasorat namunasidir. Jadidlar 

murakkab siyosiy sharoitda ham mustaqil fikrlashdan voz kechmadilar. Ular 

jamiyatni tanqid qilishdan qo’rqmadilar. Bu holat zamonaviy ziyolilar uchun muhim 



136 
 

axloqiy mezon sifatida qaraladi. Fikr erkinligi taraqqiyot sharti sifatida talqin 

qilinadi. 

Zamonaviy tarixiy-falsafiy yondashuv jadidchilikni yakunlanmagan loyiha 

sifatida ham ko’radi. Jadidlar boshlab bergan ko’plab islohotlar tarixiy sharoit sabab 

to’liq amalga oshmadi. Ammo ularning g’oyalari yo’qolmadi. Bugungi islohotlar 

jarayonida jadidchilik tajribasi davom etayotgan tarixiy jarayon sifatida baholanadi. 

Muhim jihat shundaki, jadidchilik bugungi kunda nazariy model emas, balki 

amaliy saboqlar manbai sifatida talqin qilinmoqda. Ta’lim siyosati, madaniy 

strategiya va ijtimoiy islohotlarda jadidlar tajribasidan foydalanish imkoniyati 

mavjud. Bu tajriba mahalliy sharoitga mos, sinovdan o’tgan modeldir. 

zamonaviy tarixiy-falsafiy talqinda jadidchilik tajribasi ongga tayangan 

modernizatsiya, milliylik va ochiqlik muvozanati, zo’ravonliksiz islohot va 

ma’naviy mas’uliyat g’oyalarining uyg’un modelidir. Jadidchilik o’tmish bilan 

chegaralanmaydi. U bugun ham fikrlaydi. Ertaga ham yo’l ko’rsatadi. 

Bugungi globallashuv va tezkor o’zgarishlar sharoitida jadidchilikning 

hozirgi davrdagi ahamiyati tobora yaqqol namoyon bo’lmoqda. Jadidchilik 

o’tmishga oid tarixiy hodisa bo’lish bilan birga, zamonaviy jamiyat uchun muhim 

fikriy va amaliy manba hisoblanadi. Uning g’oyalari bugungi muammolarni anglash 

va hal etishda muhim metodologik asos bo’lib xizmat qiladi. 

Jadidchilikning eng muhim jihati — ma’rifatga tayangan taraqqiyot 

modelidir. Bugungi kunda ham ta’lim jamiyat rivojining asosiy omili sifatida e’tirof 

etiladi. Jadidlar ta’limni shaxsiy masala emas, balki ijtimoiy mas’uliyat sifatida 

tushungan edilar. Hozirgi davrda bu yondashuv yanada dolzarb. Raqobatbardosh 

jamiyat bilimli shaxslarga tayanadi. 

Jadidchilik bugungi davrda ongni uyg’otish falsafasi sifatida ahamiyatlidir. 

Jadidlar jamiyatni tashqi bosim yoki majburlash orqali emas, balki ongni o’zgartirish 

orqali isloh qilish mumkinligini ko’rsatdilar. Hozirgi islohotlar ham aynan ongli 

fuqaroga tayanadi. Ongsiz o’zgarishlar barqaror bo’lmaydi. 

Milliy o’zlik va identitet masalasida jadidchilik tajribasi bugun ham muhim. 

Jadidlar milliylikni dunyoga yopilish emas, balki ochiq va mas’uliyatli o’zlik 

sifatida talqin qilganlar. Globallashuv sharoitida bu yondashuv milliy qadriyatlarni 

saqlagan holda rivojlanish imkonini beradi. Bu muvozanat bugungi jamiyat uchun 

dolzarb masaladir. 

Jadidchilikning hozirgi davrdagi ahamiyati fuqarolik faolligi bilan ham 

bog’liq. Jadidlar faol fuqaro modelini ilgari surganlar. Bugungi demokratik 

jamiyatda ham faol va mas’uliyatli fuqaro taraqqiyotning asosiy tayanchidir. 

Beparvolik jamiyatni zaiflashtiradi. Jadidchilik bu xatarga qarshi fikriy qalqon bo’la 

oladi. 



137 
 

Ta’lim bilan birga jadidchilik axloqiy yangilanish masalasini ham dolzarb 

qiladi. Jadidlar taraqqiyotni faqat texnik rivojlanish bilan cheklamaganlar. Ular 

halollik, mehnatsevarlik va ijtimoiy mas’uliyatni jamiyat poydevori deb bilganlar. 

Bugungi axloqiy inqiroz sharoitida bu qarashlar alohida ahamiyat kasb etadi. 

Zamonaviy madaniy siyosatda jadidchilik tajribasi muloqot va bag’rikenglik 

tamoyillarini mustahkamlaydi. Jadidlar fikrlar xilma-xilligini jamiyat boyligi 

sifatida ko’rganlar. Bugungi pluralistik jamiyatda bu yondashuv ijtimoiy 

barqarorlikni ta’minlaydi. Keskinlik o’rniga muloqot ustuvor bo’ladi. 

Jadidchilik bugungi davrda zo’ravonliksiz islohot modeli sifatida ham 

dolzarb. Jadidlar keskin to’qnashuvlar jamiyatni izdan chiqarishini anglab, murosali 

o’zgarish tarafdori bo’lganlar. Bugungi murakkab siyosiy va ijtimoiy jarayonlarda 

bu tajriba muhim saboq bo’lib xizmat qiladi. 

SHuningdek, jadidchilik bugungi intellektual hayotda mustaqil fikrlash 

an’anasini qo’llab-quvvatlaydi. Jadidlar tayyor g’oyalarga ko’r-ko’rona 

ergashmaganlar. Ular har bir masalani mahalliy sharoit va manfaatlar asosida tahlil 

qilganlar. Bu yondashuv bugungi ilmiy va ijtimoiy fikrlashda muhim ahamiyatga 

ega. 

Jadidchilikning hozirgi davrdagi ahamiyati shundaki, u o’tmish bilan 

kelajakni bog’lovchi ko’prik vazifasini bajaradi. U tarixiy xotirani saqlaydi va 

zamonaviy islohotlarga ma’naviy asos beradi. Jadidlar tajribasi jamiyatni tezkor, 

ammo ongli rivojlanishga undaydi. 

jadidchilik bugungi kunda ma’rifat, milliy ong, fuqarolik mas’uliyati va 

axloqiy yangilanishning dolzarb manbaidir. U tarixiy yodgorlik emas, balki amaliy 

va fikriy resursdir. Jadidchilik g’oyalari bugun ham jamiyatni o’ylashga, anglashga 

va mas’uliyat bilan harakat qilishga chaqiradi. 

Jadidchilik harakati qoldirgan tarixiy tajriba bugungi jamiyat uchun chuqur va 

ko’p qirrali saboqlarni taqdim etadi. Bu tajriba faqat o’tmishni anglash emas, balki 

hozirgi va kelajak taraqqiyotini ongli rejalashtirish uchun muhim manbadir. Jadidlar 

faoliyati tarixiy sharoitlar bilan cheklangan bo’lsa-da, ularning xulosalari zamon 

bilan chegaralanmaydi. 

Yuqoridagilardan kelib chiqib, biz uchun quyidagi muhim saboqlar kelib 

chiqadi: 

 Birinchi muhim saboq — ularda ongni uyg’otish ustuvorligidir. Jadidlar 

jamiyatni o’zgartirishdan avval shaxs ongini o’zgartirish zarurligini angladilar. 

Bilim va tanqidiy fikrlash rivojlanmasdan turib, siyosiy yoki iqtisodiy islohotlar 

barqaror bo’lmaydi. Bugungi islohotlar ham aynan shu haqiqatni tasdiqlaydi. 

Ikkinchi saboq — jamiyat hayotida ta’limning strategik ahamiyatidir. Jadidlar 

ta’limni jamiyat taraqqiyotining asosiy tayanchi sifatida ko’rdilar. Ular maktab va 

darsliklar orqali kelajakni qurishga intildilar. Bugungi bilimlar iqtisodiyoti 



138 
 

sharoitida bu yondashuv yanada dolzarb. Investitsiya avvalo inson kapitaliga 

yo’naltirilishi kerak. 

Uchinchi saboq — milliylik va ochiqlik muvozanatidir. Jadidlar milliy 

o’zlikni saqlagan holda dunyo tajribasidan foydalanishni taklif etdilar. Ular na 

mutlaq yopiq, na ko’r-ko’rona taqlid yo’lini tanladilar. Bugungi globallashuv 

sharoitida bu muvozanat jamiyat barqarorligining asosiy sharti hisoblanadi. 

To’rtinchi saboq — zo’ravonliksiz islohot yo’lini tanlanishidir. Jadidlar 

keskin qarama-qarshiliklardan qochdilar. Ular murosali va bosqichma-bosqich 

o’zgarish tarafdori bo’ldilar. Tarix shuni ko’rsatdiki, keskin silkinishlar ko’pincha 

beqarorlikka olib keladi. Barqaror taraqqiyot esa ongli islohotlarga tayanadi. 

Beshinchi saboq — jamiyatdagi fuqarolik mas’uliyatliligi. Jadidlar faol 

fuqaro jamiyatning tayanchi ekanini ko’rsatdilar. Beparvolik ijtimoiy inqirozga olib 

keladi. Demokratik jarayonlar ham fuqarolarning ongli ishtirokiga tayanadi. Jadidlar 

bu haqiqatni o’z tajribasi bilan isbotladilar. 

Oltinchi saboq — mamlakatda axloqiy modernizatsiya zarurati. Jadidlar 

taraqqiyotni faqat tashqi yangilanish bilan cheklamadilar. Ular axloq, halollik va 

mas’uliyatni jamiyatning ichki poydevori sifatida ko’rdilar. Bugungi axloqiy 

inqirozlar fonida bu yondashuv alohida ahamiyat kasb etadi. 

Ettinchi saboq — intellektual jasoratdir. Jadidlar murakkab siyosiy sharoitda 

ham mustaqil fikrlashdan voz kechmadilar. Ular tanqid qilishdan qo’rqmadilar. Bu 

jasorat ziyolilar uchun muhim namuna bo’lib qolmoqda. Erkin fikr taraqqiyotning 

harakatlantiruvchi kuchidir. 

Sakkizinchi saboq — tarixiy xotiraning ahamiyatidir. Jadidlar merosining 

uzoq vaqt inkor etilishi jamiyat xotirasiga zarar yetkazdi. Tarixni unutish kelajakni 

zaiflashtiradi. O’tmishdan saboq olish — rivojlanish sharti ekanliginip unutmaslik 

lozim. 

jadidchilik tajribasi bugungi jamiyat uchun ko’rsatma emas, saboq beradi. U 

tayyor yechim taklif qilmaydi, ammo to’g’ri savollarni qo’yadi. Ongni uyg’otish, 

ta’limni ustuvor qilish, zo’ravonliksiz islohot va axloqiy mas’uliyat — 

jadidchilikdan olinadigan eng muhim tarixiy saboqlardir. 

Jadidchilik harakati milliy rivojlanish konsepsiyasida asosiy g’oyaviy manba 

sifatida alohida o’rin egallaydi. Jadidlar ilgari surgan qarashlar bugungi milliy 

taraqqiyot modelining tarixiy ildizlarini tashkil etadi. Ularning tajribasi milliy 

rivojlanishni tashqi bosim yoki tasodifiy o’zgarishlar emas, balki ongli va 

rejalashtirilgan jarayon sifatida tushunishga yordam beradi. 

Milliy rivojlanish konsepsiyasida jadidchilikning eng muhim o’rni — 

ma’rifatga tayangan taraqqiyot g’oyasidir. Jadidlar jamiyatni boylik yoki kuch bilan 

emas, bilim bilan rivojlantirish mumkinligini ta’kidladilar. Bugungi milliy 



139 
 

strategiyalarda ham inson kapitalini rivojlantirish ustuvor vazifa sifatida 

belgilangan. Bu yondashuv jadidchilik merosining zamonaviy ifodasidir. 

Jadidchilik milliy rivojlanishda milliy o’zlik va ochiqlik muvozanatini 

ta’minlovchi modelni taklif etdi. Jadidlar milliy qadriyatlarni saqlagan holda dunyo 

tajribasidan foydalanish zarurligini ko’rsatdilar. Bu model bugungi globallashuv 

sharoitida ayniqsa dolzarb. Milliylik taraqqiyotga to’sqinlik emas, balki uning 

tayanchiga aylanadi. 

Milliy rivojlanish konsepsiyasida jadidchilik fuqarolik mas’uliyati 

tushunchasini mustahkamladi. Jadidlar faol va mas’uliyatli fuqaro jamiyat 

taraqqiyotining asosi ekanini ilgari surdilar. Bugungi demokratik jamiyatda ham 

rivojlanish faqat davlat tashabbuslari bilan emas, balki fuqarolarning ongli ishtiroki 

bilan ta’minlanadi. Bu fikr jadidchilikdan merosdir. 

Jadidchilik tajribasi milliy rivojlanishda zo’ravonliksiz islohot tamoyilini 

asoslab berdi. Keskin silkinishlar jamiyatni izdan chiqarishi mumkinligini jadidlar 

amalda ko’rsatdilar. Bugungi islohotlar ham barqarorlik va bosqichma-bosqichlik 

tamoyillariga tayangan holda olib borilmoqda. Bu yondashuv jadidchilik falsafasiga 

mos keladi. 

Milliy rivojlanish konsepsiyasida jadidchilik axloqiy poydevor vazifasini ham 

bajaradi. Jadidlar taraqqiyotni faqat tashqi ko’rsatkichlar bilan o’lchamaganlar. Ular 

axloq, halollik va ijtimoiy mas’uliyatni jamiyat mustahkamligining asosi deb 

bildilar. Bugungi davrda bu qarashlar milliy rivojlanishning barqarorligini 

ta’minlaydi. 

SHuningdek, jadidchilik milliy rivojlanishda intellektual mustaqillik 

g’oyasini ilgari surdi. Jadidlar tayyor modellarga ko’r-ko’rona ergashishni rad 

etdilar. Ular har bir islohot milliy sharoitga mos bo’lishi kerakligini ta’kidladilar. Bu 

yondashuv bugungi strategik rejalashtirishda ham muhim ahamiyatga ega. 

jadidchilik milliy rivojlanish konsepsiyasida tarixiy asos, g’oyaviy yo’nalish 

va ma’naviy tayanch sifatida muhim o’rin egallaydi. U o’tmish tajribasini bugungi 

taraqqiyot bilan bog’laydi. Jadidchilik milliy rivojlanishni ongli, ma’rifatli va 

mas’uliyatli yo’lga soluvchi tarixiy modeldir. 

 

 

 

*** 

  



140 
 

XULOSA 

Mazkur ilmiy uslubiy tadqiqot Turkiston jadidlarining ijtimoiy-siyosiy 

qarashlari hamda milliy madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o’rnini tarixiy, 

ijtimoiy va falsafiy jihatdan yaxlit tizim sifatida tahlil qilish imkonini berdi. 

O’rganish jarayonida jadidchilik tasodifiy yoki faqat ma’rifiy hodisa emas, balki 

jamiyatni ongli ravishda yangilashga qaratilgan murakkab tarixiy harakat ekani 

ilmiy asosda yoritildi. 

Tadqiqot natijalari shuni ko’rsatdiki, jadidchilik XIX asr oxiri – XX asr 

boshlarida Turkiston jamiyatida yuzaga kelgan chuqur ijtimoiy, siyosiy va madaniy 

inqirozlarning mantiqiy mahsuli bo’lgan. An’anaviy ta’lim tizimining inqirozi, 

mustamlakachilik siyosatining kuchayishi, ijtimoiy tengsizlik va madaniy turg’unlik 

jadidlar tafakkurida islohot zaruratini shakllantirdi. Jadidlar bu muammolarga 

zo’ravonlik orqali emas, ma’rifat va ongni yangilash orqali javob berishni tanladilar. 

Ilmiy tahlil natijasida jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari tizimli 

xarakterga ega ekani aniqlandi. Ular jamiyatni yangilashni davlat boshqaruvi, huquq 

va adolat, shaxs erkinligi, milliy o’zlik va fuqarolik mas’uliyati bilan uzviy bog’liq 

holda ko’rganlar. Jadidlar uchun siyosiy islohot ma’rifiy islohotdan ajralmas jarayon 

bo’lib, bu yondashuv ularning tafakkurini zamonaviy siyosiy-falsafiy oqimlarga 

yaqinlashtiradi. 

Tadqiqotda aniqlanganki, jadidlar milliy madaniyatni modernizatsiya qilishda 

ta’lim, matbuot, adabiyot, teatr va til masalalariga alohida ahamiyat berganlar. Usuli 

jadid maktablari, gazeta va jurnallar, sahna asarlari orqali jamiyat ongiga bevosita 

ta’sir ko’rsatildi. Bu faoliyat milliy ongning shakllanishi, ijtimoiy faollikning ortishi 

va madaniy muloqotning kengayishiga olib keldi. Jadidchilik shu jihatdan milliy 

uyg’onish jarayonining asosiy harakatlantiruvchi kuchi bo’lib xizmat qildi. 

Asosiy ilmiy natijalardan yana biri shuki, jadidchilik harakati zo’ravonliksiz 

islohot modeli sifatida tarixiy ahamiyatga ega. Jadidlar keskin siyosiy 

to’qnashuvlardan qochib, bosqichma-bosqich, ongga tayangan o’zgarish tarafdori 

bo’lganlar. Bu tajriba bugungi zamonaviy jamiyatlar uchun ham muhim nazariy va 

amaliy saboq bo’lib xizmat qiladi. 

Tadqiqot shuni ham ko’rsatdiki, jadidchilik g’oyalari XX asr boshlarida 

siyosiy bosim, ta’qib va mafkuraviy qarshiliklar sabab to’liq ro’yobga chiqmagan. 

Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosi biryoqlama va adolatsiz baholangan. 

Biroq jadidchilik g’oyalari butunlay yo’qolmagan, balki yashirin va madaniy 

shaklda davom etgan. Bu holat jadidchilikning g’oyaviy yashovchanligini 

tasdiqlaydi. 

Tarixiy adolatni tiklash jarayoni jadidchilikni zamonaviy tarixshunoslik va 

falsafiy tafakkurda qayta baholash zaruratini yuzaga chiqardi. Bugungi kunda 



141 
 

jadidchilik nafaqat tarixiy hodisa, balki milliy rivojlanish, ta’lim siyosati, fuqarolik 

jamiyati va axloqiy modernizatsiya uchun muhim intellektual meros sifatida 

qaralmoqda. Tadqiqot bu yondashuvning ilmiy asoslarini mustahkamladi. 

Tadqiqot istiqbollari nuqtayi nazaridan bir qator muhim yo’nalishlarni 

ko’rsatish mumkin. Avvalo, jadidlarning individual shaxsiy qarashlari va ularning 

o’zaro tafakkuriy farqlarini chuqurroq o’rganish zarur. Ikkinchidan, jadidchilikning 

mintaqaviy xususiyatlari va Turkistonning turli hududlarida harakatning namoyon 

bo’lish shakllarini qiyosiy tahlil qilish istiqbolli yo’nalish hisoblanadi. 

SHuningdek, jadidchilik g’oyalarini zamonaviy ta’lim, madaniyat va ijtimoiy 

siyosat bilan bog’liq holda interdisiplinar tadqiqotlar asosida o’rganish muhim 

ahamiyat kasb etadi. Jadidchilik tajribasining bugungi islohotlar jarayoniga ta’siri, 

uning milliy rivojlanish strategiyalaridagi o’rni alohida ilmiy tadqiqotlarni talab 

qiladi. 

mazkur tadqiqot jadidchilikni tarixiy, ijtimoiy va falsafiy jihatdan kompleks 

tahlil qilish imkonini berdi. Jadidchilik Turkiston jamiyatini turg’unlikdan 

chiqarishga qaratilgan ongli va ma’rifatparvar harakat sifatida namoyon bo’ldi. 

Uning tajribasi bugun ham dolzarb. Jadidlar qoldirgan ilmiy, madaniy va ma’naviy 

meros milliy taraqqiyot yo’lida muhim nazariy va amaliy manba bo’lib qolmoqda. 

  



142 
 

FOYDALANILGAN ADABIYoTLAR 

 

1.Mirziyoev. SH.M. «Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalqimiz bilan 

birga quramiz» Toshkent. “O’zbekiston “ 2017y 

2.Mirziyoev. SH.M. «Milliy tiklanishdan - milliy yuksalish sari» Toshkent. 

“O’zbekiston “ 2018 y 

3. Mirziyoev. SH.M. Yangi O’zbekistonda erkin va farovon yashaylik. 

Toshkent. “O’zbekiston “ 2023y 

4. Mirziyoev. SH.M. Yangi O’zbekiston-taraqqiyot strategiyasi Toshkent. 

“O’zbekiston “ 2023y 

5 Mirziyoev. SH.M. Jadidlar merosini o’rganishga bag’ishlangan xalqaro 

konferentsiya ishtirokchilariga tabrigi. 2024y 

1. V. V. Bartold. (1900). Turkestan v epokhu mongol’skogo nashestviya. St. 

Petersburg: Tipografiya Imperatorskoy Akademii Nauk. 

2. N. P. Ostroumov. (1901). Musul’manskaya shkola v Turkestane. Tashkent: 

Tipografiya Turkestanskogo General-Gubernatorstva. 

3. V. V. Radlov. (1905). Obraztsy narodnoy literatury tyurkskikh plemen. St. 

Petersburg: Akademiya Nauk. 

4. I. Gasprinskiy. (1907). Russkoe musul’manstvo. Bakhchisaray: Tarjimon. 

5. A. Fitrat. (1911). Munozara. Istanbul: Matbaayi Islomiya. 

6. A. Fitrat. (1912). Hind sayyohining bayonoti. Istanbul: Matbaayi Islomiya. 

7. M. Behbudiy. (1913). Padarkush. Samarqand: Behbudiya. 

8. M. Behbudiy. (1914). Risolai jadida. Samarqand: Behbudiya. 

9. A. CHo’lpon. (1916). Adabiyot nadir?. Toshkent: Turkiston matbuoti. 

10. A. Fitrat. (1917). Milliy istiqlol. Toshkent: Hurriyat. 

11. V. V. Bartold. (1927). Sochineniya (1-jild). Moskva: Nauka. 

12. A. Yu. Yakubovskiy. (1930). K istorii obrazovaniya Turkestana. Moskva: 

Gosizdat. 

13. E. Polivanov. (1934). Ocherki po istorii uzbekskogo yazyka. Leningrad: 

Nauka. 

14. B. Qosimov. (1999). Jadidlar. Toshkent: Ma’naviyat. 

15. B. Qosimov. (2000). Milliy uyg’onish. Toshkent: SHarq. 

16. S. Aliyev. (2001). Turkistonda jadidchilik harakati. Toshkent: Fan. 

17. J. Yo’ldoshev. (2002). Ma’rifat va taraqqiyot. Toshkent: O’qituvchi. 

18. A. Khalid. (2003). The politics of Muslim cultural reform. Berkeley: 

University of California Press. 



143 
 

19. A. Khalid. (2004). Islam after communism. Berkeley: University of California 

Press. 

20. A. Abdurahmonov. (2005). Jadidchilik va ta’lim islohoti. Toshkent: Fan. 

21. N. Habibullayev. (2006). O’zbek ziyolilari tarixi. Toshkent: Akademnashr. 

22. A. Khalid. (2007). Making Uzbekistan. Ithaca: Cornell University Press. 

23. E. Allworth. (2008). Central Asia: 130 years of Russian dominance. Durham: 

Duke University Press. 

24. I. Saidov. (2009). Milliy tafakkur va jadidlar. Toshkent: Ma’naviyat. 

25. A. Rasulov. (2010). O’zbek adabiyoti va jadidlar. Toshkent: Fan. 

26. S. Zenkovsky. (2011). Pan-Turkism and Islam in Russia. Cambridge: Harvard 

University Press. 

27. Z. Islomov. (2012). Milliy ong va tarix. Toshkent: Yangi asr avlodi. 

28. U. Rahmonov. (2012). Jadidchilik falsafasi. Toshkent: Fan va texnologiya. 

29. A. Frank. (2013). Islamic historiography in Central Asia. Leiden: Brill. 

30. B. To’xtayev. (2014). Jadid teatr san’ati. Toshkent: San’at. 

31. N. Mahmudov. (2014). Til va milliy tafakkur. Toshkent: Akademnashr. 

32. D. DeWeese. (2015). Islamization and native religion in the Golden Horde. 

Pennsylvania: Penn State Press. 

33. A. Ochildiyev. (2016). Ma’rifatparvarlik va siyosiy ong. Toshkent: Fan. 

34. J. Xudoyberdiyev. (2016). Milliy modernizatsiya. Toshkent: O’zbekiston. 

35. A. Morrison. (2017). Russian rule in Samarkand. Oxford: Oxford University 

Press. 

36. S. Qahhorov. (2018). Jadidchilik va fuqarolik jamiyati. Toshkent: 

Akademnashr. 

37. A. Fitrat. (2018). Asarlar to’plami. Toshkent: Fan. 

38. S. Keller. (2019). Russia and Central Asia. Toronto: University of Toronto 

Press. 

39. H. Norqulov. (2020). Milliy uyg’onish nazariyasi. Toshkent: Yangi nashr. 

40. M. Boboyev. (2020). Jadidlar va siyosiy tafakkur. Toshkent: Fan. 

41. A. Khalid. (2021). Central Asia: A new history. Princeton: Princeton 

University Press. 

42. M. Is’hoqov. (2022). Jadidchilik merosi va zamonaviylik. Toshkent: 

Akademnashr. 

43. S. Karimov. (2022). Tarixiy xotira va milliy ong. Toshkent: Ma’naviyat. 

44. P. Frankopan. (2023). The Silk Roads. London: Bloomsbury. 

45. D. Omonov. (2023). Jadidchilik va milliy rivojlanish. Toshkent: Fan va 

innovatsiya. 

46. A. Khalid. (2024). Islam and modernity in Central Asia. London: Routledge. 

 


