O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI SOG‘LIQNI SAQLASH VAZIRLIGI
FARG*‘ONA JAMOAT SALOMATLIGI TIBBIYOT INSTITUTI

«TASDIQLAY MAN>»
O‘zbekiston Respublikasi
Sog‘ligni Saglash
vazirligi xuzurida tashkil etilgan
IImiy texnik kengash raisi
Sh.K.Atadjanovga

« » 2025 y.

MAMADALIEV NEMAT KOXOROVICH

“TURKISTON JADIDLARINING IJTIMOIY-SIYOSIY QARASHLARI VA

MILLIY MADANIYAT TARAQQIYOTIDAGI O‘RNI
(XIX ASR OXIRI — XX ASR BOSHLARIDA)”

(monografiya)

FARG*‘ONA 2025



“Turkiston jadidlarining ijtimoiy-siyosiy qarashlari va milliy madaniyat
taraqqiyotidagi o‘rni (XIX asr oxiri — XX asr boshlarida)”. Monografiya -
Farg‘ona: 2025. - 163 bet

Mazkur monografiya XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda
shakllangan jadidchilik harakatining ijtimoiy-siyosiy qarashlari va milliy
madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o‘rnini kompleks ilmiy tahlil qilishga
bag‘ishlangan. Bunda jadidchilik tasodifiy yoki fagat ma’rifiy hodisa sifatida emas,
balki mustamlakachilik sharoitida yuzaga kelgan ongli islohotchi harakat sifatida
yoritiladi.

Monografiyada Turkiston jamiyatining ijtimoiy-siyosiy muhiti, an’anaviy
ta’lim tizimining inqirozi, Rossiya mustamlakachilik siyosatining mahalliy
jamiyatga ta’siri hamda jadidchilik g‘oyalarining ichki va tashqi omillari ilmiy
asosda tahlil qilinadi. Jadidlarning jamiyatni yangilash, adolatli boshqgaruv, huquq
va erkinlik, milliy o‘zlik va fuqarolik ongini shakllantirish haqidagi qarashlari
alohida boblarda tizimli yondashuv asosida ochib beriladi.

Ushbu monografiyada jadidlar faoliyatida ta’lim, matbuot, adabiyot, teatr, til
va madaniy kommunikatsiyaning modernizatsiya jarayonidagi ahamiyati keng
yoritilgan. Jadid maktablari, gazeta va jurnallar, sahna asarlari orqali milliy ongni
uyg‘otish va jamiyatni ijtimoiy faollikka chorlash mexanizmlari ilmiy dalillar
asosida ko‘rsatib beriladi.

Monografiyada jadidchilik harakatining XX asr boshidagi taqdiri, siyosiy
bosim va ta’qiblar, sovet tarixshunosligida jadidlar merosining biryoqlama talgin
qilinishi hamda tarixiy adolatni tiklash jarayoni tahlil qilinadi. Jadidchilik
tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talqini, uning bugungi milliy rivojlanish
konsepsiyasidagi o’rni va tarixiy saboglari yoritiladi.

Mazkur monografiya tarixchilar, falsafa va siyosatshunoslik sohasidagi
tadqiqotchilar, oliy ta’lim muassasalari talabalari hamda milliy taraqqiyot
masalalariga qiziquvchi keng kitobxonlar uchun mo’ljallangan.

TAQRIZCHILAR:

SH.Xolmatov Farg’ona jamoat salomatligi tibbiyot instituti,
“Ijtimoiy fanlar” kafedrasi dotsenti

N.Sobirov Farg’ona davlat universiteti professori, falsafa fanlari

nomzodi



MUNDARIJA

[ 5 N 4
| BOB. TURKISTONDA JADIDCHILIK HARAKATINING SHAKLLANISH TARIXIY-
ASOSTY OMILLARI e 7
1.1. XIX asr oxiri Turkiston ijtimoiy-siyosiy muhitining umumiy tavsifi .....ccceeeeevvnnenennn. 7
1.2. An’anaviy ta’lim tizimi va uning inqirozi...........ccccoeviviiisiiisiniiiiiinsinninnsiisnnnnnennn. 18
1.3. Jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki va tashgi omillar ............ccceeuuueeee. 25
11 BOB. JADIDLARNING IJTIMOIY-SIYoSIY QARASHLARI VA ISLOHOT
KKONSEPSIYASH ettt 40
2.1. Jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi.....ccccceeeeiiiiiiiririrniiiiiiiinninneenennnnnn. 40
2.2. Milliy o’zlik va fuqarolik ongining shakllanishi........cccccviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiinnnn, 54
2.3. Jadidlar garashlarida diniy islohot va dunyoViyliK ......cccceeeeeieiiiciinnneeeeeeeeeesccccsnnne 67
111 BOB. JADIDLAR FAOLIYaTIDA MILLIY MADANIYaTNI MODERNIZATSIYa
QILISH JARAYONLARI .t ss s 80
3.1. Jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi ......ccccceeeeiiiiiiirrirnnnnnnnnnn. 80
3.2. Matbuot va nashriyot faoliyatining ma’rifiy ahamiyati .........cccevvvveeiiiiiiinininnnnnnnnnnnn. 86
3.3. Teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni o’zgartirish ........ccccccciiiiinininnnnnnnnnnae. 97
3.4. Ayollar maorifi va gender masalasida jadidlar pOzZitSiyasSi....ccceeeeereseeerssnnerenerersaanns 108
IV BOB. JADIDCHILIK HARAKATINING TARIXIY AHAMIYaTl VA MEROSI..... 115
4.1. Jadidchilik va milliy uyg’onish jarayonlari........cccceeviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiin, 115
4.2. Jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri ......cccceccerveveeiiiieriiiieeiniiecninnee. 125
4.3. Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosining baholanishi........ccccccueeeeerennneee. 130
4.4. Jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talgqini....cccccceeeeeervrneeeeeenennnne. 134
D 0 140
FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR .coitccetttttteinnintnnereesnsssscssssses s ssssssssseeses 142



KIRISH

Ma’lumki XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkiston hududida yuzaga
kelgan jadidchilik harakati mintaga tarixida tub burilish yasagan ijtimoiy-siyosiy va
madaniy hodisa sifatida alohida ahamiyat kasb etadi. Bu davr Turkiston jamiyatining
mustamlakachilik sharoitida yashashi, an’anaviy tuzumning ingirozi, yangi g’oyalar
va taraqqiyot modellariga ehtiyoj kuchaygan murakkab tarixiy bosgich bo’lgan. Ana
shunday sharoitda jadidlar millatni saglab qgolish, uni zamonaviy taraqqiyot yo’liga
olib chigish, ijtimoiy ongni yangilash vazifasini o’z zimmasiga olgan ilg’or ziyolilar
gatlamini shakllantirdilar.

Jadidlar faoliyati fagat ta’lim islohoti bilan cheklanmay, jamiyatning siyosiy,
huqugiy, madaniy va ma’naviy sohalarini gamrab oldi. Ularning ijtimoiy-siyosiy
garashlari milliy uyg’onish, fugarolik ongining shakllanishi, adolatli jamiyat qurish
g’oyalari bilan chambarchas bog’liq bo’ldi. SHu bois jadidchilikni fagat ma’rifiy
harakat sifatida emas, balki keng gamrovli modernizatsion loyiha sifatida o’rganish
bugungi tarixshunoslik oldidagi dolzarb vazifalardan biridir.

Bugungi globallashuv va madaniy transformatsiyalar sharoitida milliy o’zlik,
madaniy meros va modernizatsiya masalalari yana kun tartibiga chigmoqda.
Jadidlarning tarixiy tajribasi, ularning milliy madaniyatni zamonaviylik bilan
uyg’unlashtirishga garatilgan yondashuvlari hozirgi davr uchun ham muhim nazariy
va amaliy ahamiyatga ega. SHu nuqgtayi nazardan, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy
garashlari va milliy madaniyatni modernizatsiya gilishdagi o’rni kompleks va tizimli
tahlilni talab etadi.

Prezidentimiz SH.M.Mirziyoev, Mamlakatimiz o’z taragqiyotining yangi,
yuksak bosgichiga kirayotgan hozirgi paytda bizga jadid bobolarimiz kabi g’arb ilm-
fan yutuglari bilan birga, milliy gadriyatlar ruhida tarbiya topgan yetuk kadrlar suv
bilan havodek zarurligi, ma’rifatparvar ajdodlarimizning merosi bugun biz
qurayotgan huqugiy demokratik davlat va fugarolik jamiyati uchun poydevor bo’lib
xizmat gilishi tabiiy», — ekanligini ta’kidlab o’tdi.

Turkiston jadidchiligi masalasi tarixshunoslikda turli davrlarda turlicha talgin
etilgan. Tadgiqgotlar mazmuni va yondashuvlari siyosiy-ideologik muhitga bevosita
bog’liq bo’lgan. SHartli ravishda jadidshunoslikni bir necha asosiy bosgichga
ajratish mumkin.

Sovet davri tadqgigotlarida jadidchilik harakati asosan ‘“burjua-millatchi”,
“kontrrevolyutsion” yoki “islomiy reaktsion” oqgim sifatida talgin qilindi.
Jadidlarning siyosiy qarashlari salbiy baholanib, ularning ma’rifiy faoliyati ham
cheklangan doirada yoritildi. Bu davr adabiyotlarida jadidlarning milliy davlatlilik,
erkinlik va huqug masalalariga oid garashlari deyarli o’rganilmadi yoki ataylab
inkor etildi.



Mustaqillik davrida jadidchilik masalasiga yondashuv tubdan o’zgardi.
Jadidlar milliy uyg’onish yetakchilari, taraqqgiyotparvar ziyolilar sifatida gayta
baholandi. Ko’plab tadgiqotlarda jadidlarning hayoti, ma’rifiy faoliyati, adabiy va
publitsistik merosi yoritildi. Ularning ta’lim sohasidagi islohotlari, matbuot va teatr
faoliyati muhim ilmiy muammolar sifatida o’rganildi.

SHu bilan birga, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari, ularning
modernizatsiya konsepsiyasi va milliy madaniyatni yangilashga oid tizimli
garashlari hanuz yetarli darajada kompleks tahlil gilinmagan. Ko’p hollarda jadidlar
faoliyati alohida yo’nalishlar bo’yicha parchalangan holda o’rganilgan. Jadidlarning
siyosiy tafakkuri, huquqiy tasavvurlari, davlat va jamiyat haqidagi garashlarini
yagona konseptual doirada tadqiq etish zarurati saglanib golmoqda.

Mazkur monografiya aynan shu bo’shligni to’ldirishga, jadidchilikni tarixiy-
falsafiy va ijtimoiy-siyosiy hodisa sifatida yaxlit holda tahlil gilishga garatilgan.

Tadgigotning asosiy magsadi XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkiston
jadidlarining ijtimoiy-siyosiy garashlarini ilmiy asosda tahlil gilish hamda ularning
milliy madaniyatni modernizatsiya gilishdagi o’rnini tarixiy jarayonlar bilan bog’liq
holda ochib berishdan iborat.

Mazkur magsadga erishish uchun quyidagi vazifalar belgilandi:

— Turkistondagi ijtimoiy-siyosiy muhit va jadidchilikning shakllanish
omillarini aniglash;

— jadidlarning jamiyat, davlat, shaxs va erkinlik hagidagi garashlarini tahlil
qilish;

— jadidchilikning ta’lim, matbuot, adabiyot va teatr orgali milliy madaniyatni
yangilashdagi rolini ochib berish;

— jadidlar faoliyatining tarixiy ahamiyati va merosini baholash;

— jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy ahamiyatini asoslash.

Tadgigotning obyekti sifatida XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkiston
hududida shakllangan jadidchilik harakati tanlandi. Bu obyekt jamiyatning siyosiy,
ijtimoiy va madaniy hayotida muhim rol o’ynagan tarixiy jarayonlarni o’z ichiga
oladi.

Tadgigotning predmeti esa jadidlarning ijtimoiy-siyosiy garashlari, ularning
milliy madaniyatni modernizatsiya qilishga qaratilgan g’oyalari va amaliy
faoliyatidir.  Xususan, jadidlarning siyosiy tafakkuri, madaniy islohot
konsepsiyalari, milliy ongni shakllantirishdagi roli tadgigot markazida turadi.

Monografiyaning ilmiy nugtai nazardan bir necha jihatlar bilan belgilanadi.
Avvalo, jadidlarning ijtimoiy-siyosiy garashlari alohida fragmentlar emas, balki
yaxlit konseptual tizim sifatida tahlil gilinadi. Jadidchilik ilk bor milliy madaniyatni
modernizatsiya gilishga garatilgan kompleks loyiha sifatida ilmiy asoslanadi.

5



SHuningdek, jadidlarning ta’lim, matbuot, adabiyot va teatr faoliyati o’zaro
uzviy bog’liq jarayon sifatida yoritiladi. Ularning g’oyalari fagat tarixiy hodisa
sifatida emas, balki zamonaviy ijtimoiy tafakkur bilan bog’liq holda talgin gilinadi.
Tadqgigotda jadidlar merosining bugungi tarixiy va madaniy rivojlanish uchun
ahamiyati ilmiy jihatdan asoslab beriladi.

*kx



| BOB. TURKISTONDA JADIDCHILIK HARAKATINING
SHAKLLANISH TARIXIY-ASOSIY OMILLARI

1.1. XIX asr oxiri Turkiston ijtimoiy-siyosiy muhitining umumiy tavsifi

XIX asr oxirida Turkiston jamiyati murakkab va ko’p gatlamli ijtimoiy
tuzilishga ega edi. Bu tuzilma asrlar davomida shakllangan an’anaviy munosabatlar,
iqtisodiy faoliyat turlari, diniy-ma’naviy garashlar hamda siyosiy boshgaruv
shakllari bilan belgilanardi. Jamiyatning ichki gatlamlanishi bargaror ko’rinsa-da,
tashqi ta’sirlar va tarixiy jarayonlar natijasida chuqur ichki ziddiyatlar mavjud edi.

Turkiston jamiyatining asosiy gismini gishlog aholisi tashkil etgan. Dehqgonlar
jamiyatning eng keng gatlamini ifodalab, igtisodiy hayotning tayanch kuchi bo’lib
xizmat gilgan. Ular yerga bog’liq holda yashar, sug’orma dehgonchilik bilan
shug’ullanar edi. Dehgonlarning huquqgiy va ijtimoiy holati teng emasdi. Yer egaligi
shakllari turlicha bo’lib, ko’plab dehqonlar yerga egalik gilmasdan, yirik yer egalari
yoki davlat tasarrufidagi yerlarni ijaraga olib ishlagan. Bu holat ularning igtisodiy
garamligini kuchaytirgan.

Jamiyatning yuqori gatlamini yirik yer egalari, amaldorlar va mahalliy
zodagonlar tashkil etgan. Ular igtisodiy resurslar, siyosiy ta’sir va ijtimoiy nufuzga
ega bo’lgan. Beklar, boylar va mansabdorlar mahalliy boshgaruv tizimida muhim
o’rin tutgan. Ularning mavgei ko’pincha merosiy xarakterga ega bo’lib, jamiyatda
ijtimoiy harakatchanlikni cheklagan. Ushbu qatlam o’z manfaatlarini saqglab
qgolishga intilgan va ijtimoiy o’zgarishlarga ehtiyotkorona munosabatda bo’lgan.

Hunarmandlar shaharlardagi ijtimoiy tuzilmaning muhim qatlami edi. Ular
turli kasblar bilan shug’ullangan: temirchilik, kulolchilik, to’qimachilik, zargarlik
va boshga sohalar rivojlangan edi. Hunarmandlar asosan ustoz-shogird tizimi
asosida faoliyat yuritgan. Ularning ijtimoiy mavqgei dehgonlarga nisbatan
bargarorrog bo’lsa-da, iqtisodiy jihatdan yirik savdogarlar va boylar bilan tenglasha
olmagan. Hunarmandchilik an’anaviy shaklda saglanib qolganligi sababli, sanoat
ishlab chigarishi bilan ragobat gila olmas edi.

Savdogarlar jamiyatning nisbatan faol va harakatchan gatlamini tashkil etgan.
Ular ichki va tashqgi savdo bilan shug’ullangan, shaharlar o’rtasida iqtisodiy
alogalarni rivojlantirgan. Savdogarlar turli mintagalar, jumladan, Rossiya, Eron,
Afg’oniston va Xitoy bilan savdo munosabatlarini yo’lga qo’ygan. Ushbu gatlam
yangi g’oyalarga nisbatan ochiqrog bo’lib, iqtisodiy manfaatlar orgali
modernizatsiya jarayonlariga yaginlashgan. Keyinchalik jadidchilik harakatini
qo’llab-quvvatlaganlarning bir gismi aynan savdogarlar orasidan chiggan.

Diniy tabaga jamiyatda alohida o’rin egallagan. Ulamolar, mudarrislar,
qozilar va imomlar nafagat diniy, balki ma’naviy-axlogiy hayotni ham boshgarib
turgan. Ularning ta’siri keng bo’lib, ta’lim tizimi asosan diniy muassasalar orgali

7



amalga oshirilgan. Diniy tabaga jamiyatda an’analarni saqglovchi kuch sifatida
namoyon bo’lgan. SHu bilan birga, ularning konservativ garashlari jamiyatda
yangilanish jarayonlarini sekinlashtirgan omillardan biri bo’lgan.

Ayollar jamiyatning ijtimoiy tuzilmasida past mavgega ega edi. Ularning
asosiy faoliyati oilaviy va uy xo’jaligi bilan cheklangan. Ta’lim olish imkoniyatlari
juda tor bo’lib, ijtimoiy hayotda faol ishtirok etishlari cheklangan edi. Bu holat
jamiyatning umumiy rivojlanishiga salbiy ta’sir ko’rsatgan. Ayollar masalasi
keyinchalik jadidlar tomonidan ko’tarilgan muhim ijtimoiy muammolardan biriga
aylangan.

ljtimoiy tuzilmaning yana bir muhim jihati etnik va hududiy farglanish edi.
Turkiston hududida turli millat va elatlar yashagan bo’lib, ularning iqtisodiy
faoliyati va ijtimoiy mavgei bir xil emas edi. SHahar va gishloq o’rtasidagi farg ham
sezilarli bo’lib, shaharlarda savdo va hunarmandchilik rivojlangan, gishloglarda esa
an’anaviy dehgonchilik ustunlik qgilgan. Bu tafovutlar jamiyatda ichki
muvozanatsizlikni kuchaytirgan.

Umuman olganda, XIX asr oxiri Turkiston jamiyatining ijtimoiy tuzilishi
qat’iy ilerarxiyaga asoslangan edi. Ijtimoiy gatlamlar o’rtasidagi farglar chuqur
bo’lib, ijtimoiy adolat masalasi keskinlashgan. An’anaviy tuzilma zamon talablari
bilan mos kelmay qoldi. Aynan mana shu holat jamiyatda islohotlarga ehtiyojni
kuchaytirdi va jadidchilik harakatining vujudga kelishi uchun muhim ijtimoiy zamin
yaratdi.

XIX asr oxirida Turkiston hududida shakllangan siyosiy boshgaruv tizimi
murakkab, ko’p bosqichli va ichki ziddiyatlarga boy edi. Bu tizim bir tomondan
an’anaviy mahalliy boshgaruv shakllariga, ikkinchi tomondan esa Rossiya
imperiyasining mustamlakachilik siyosatiga tayangan holda faoliyat yuritdi.
Natijada mahalliy hokimiyat real vakolatlardan tobora mahrum bo’lib, markaziy
mustamlaka apparatiga bo’ysundirilgan holatga keldi.

Rossiya imperiyasi Turkistonni bosib olgach, bu hududda harbiy-ma’muriy
boshgaruv tizimini joriy etdi. Turkiston general-gubernatorligi tashkil etilib, u
bevosita Rossiya imperatori va Harbiy vazirlikka bo’ysundi. General-gubernator
keng vakolatlarga ega bo’lib, siyosiy, harbiy, moliyaviy va ma’muriy masalalarni
bir qo’lga jamladi. Bu holat hokimiyatning markazlashuvini kuchaytirib, mahalliy
aholi manfaatlarining e’tibordan chetda golishiga olib keldi.

Mahalliy boshgaruv tizimi tashqi tomondan saglab golinayotgandek ko’rinsa-
da, amalda uning mazmuni o’zgardi. An’anaviy ravishda mavjud bo’lgan beklar,
amirlar, gozilar va ogsoqollar tizimi mustamlaka magsadlariga moslashtirildi.
Ularning faoliyati qat’iy nazorat ostiga olindi. Mahalliy amaldorlar Rossiya
ma’muriyati topshiriglarini bajaruvchi vositachilarga aylantirildi. Natijada mahalliy
hokimiyatning mustaqil garor gabul gilish imkoniyati keskin cheklab qo’yildi.

8



Sud-huquq tizimida ham jiddiy o’zgarishlar yuz berdi. SHariat va odat huquqi
asosida faoliyat yuritgan mahalliy sudlar o’z vakolatlarini yo’qota boshladi. Rossiya
gonunlari asta-sekin joriy etilib, ikki tizimli huqugiy muhit vujudga keldi. Bu holat
aholining huquqgiy ongida chalkashliklar keltirib chigardi. Mahalliy sudlarning
vakolatlari toraytirildi, muhim ishlar mustamlaka sudlari tomonidan ko’rib chigildi.
Bu esa adolatga bo’lgan ishonchni susaytirdi.

Mahalliy boshgaruvning quyi bo’g’inlarida ham muammolar kuchaydi.
Volost boshliglari, ogsoqollar va boshga mahalliy mansabdorlar ko’pincha
yugoridan tayinlanar yoki tasdiglanar edi. Bu jarayonda aholining fikri va ehtiyojlari
hisobga olinmadi. Mansabdor shaxslar ko’pincha shaxsiy manfaatlarini ustun
qo’yib, korrupsiya va suiiste’mollarga yo’l qo’ydilar. Natijada mahalliy boshgaruv
tizimi aholining ishonchini yo’qotdi.

Siyosiy boshgaruv tizimining yana bir muhim jihati mahalliy aholini siyosiy
hayotdan chetlatish edi. Turkiston aholisi Rossiya imperiyasi siyosiy institutlarida
deyarli ishtirok etmas edi. Vakillik organlari yo’q edi yoki ramziy tusga ega bo’lib,
real ta’sir kuchiga ega emasdi. Bu holat siyosiy passivlikni kuchaytirib, jamiyatda
norozilik kayfiyatining yashirin shakllarini vujudga keltirdi.

Mahalliy hokimiyatning igtisodiy masalalardagi vakolatlari ham cheklangan
edi. Soliq yig’ish, yer munosabatlari va moliyaviy siyosat asosan mustamlaka
ma’muriyati tomonidan belgilandi. Soliq yukining og’irligi dehgonlar va kambag’al
gatlamlar zimmasiga tushdi. Mahalliy hokimiyat bu jarayonlarga ta’sir ko’rsata
olmadi. Natijada igtisodiy tengsizlik chuqurlashdi va ijtimoiy ziddiyatlar kuchaydi.

SHahar boshgaruvida ham mustamlakachilik siyosati yaggol namoyon bo’1di.
Yyevropa qismi deb atalgan yangi shahar hududlari rus ma’muriyati tomonidan
boshqgarildi. Mahalliy aholi yashaydigan eski shaharlar esa ikkinchi darajali hudud
sifatida garaldi. Bu holat shahar infratuzilmasi, sanitariya va ijtimoiy xizmatlarda
katta tafovutlar paydo bo’lishiga olib keldi. Mahalliy hokimiyat bu tafovutlarni
bartaraf etish imkoniyatiga ega emas edi.

Siyosiy boshqgaruv tizimidagi ushbu nomutanosibliklar jamiyatda norozilik va
islohotlarga ehtiyojni kuchaytirdi. Mahalliy ziyolilar va ilg’or fikrli shaxslar mavjud
boshgaruv tizimini tangid gila boshladilar. Ular hokimiyatning adolatli, gonuniy va
xalg manfaatlariga xizmat giluvchi shaklini talab qildilar. Aynan shu muhitda
jadidchilik harakati siyosiy mazmun kasb eta boshladi.

Jadidlar siyosiy boshgaruv tizimini tubdan o’zgartirish tarafdori bo’lmasalar-
da, uni isloh gilish zarurligini ta’kidladilar. Ular mahalliy hokimiyat vakolatlarini
kengaytirish, qonun ustuvorligini ta’minlash va boshgaruvda bilimli kadrlardan
foydalanish g’oyalarini ilgari surdilar. Mahalliy boshgaruvni ma’rifat va adolat
asosida olib borish jadidlar garashlarining muhim jihatiga aylandi.

9



XIX asr oxirida Turkistondagi siyosiy boshgaruv tizimi mustamlakachilik
mohiyatiga ega bo’lib, mahalliy hokimiyatni zaiflashtirdi. Bu tizim jamiyat
ehtiyojlariga javob bermadi. Mahalliy boshgaruvning real vakolatlardan mahrum
etilishi ijtimoiy adolatsizlikni kuchaytirdi. Aynan shu siyosiy mubhit jadidchilik
harakatining shakllanishi va rivojlanishi uchun muhim tarixiy shart-sharoit yaratdi.

XIX asr oxiriga kelib Turkiston jamiyati chuqur ijtimoiy ingiroz holatiga yuz
tutdi. Bu inqiroz tasodifiy emas edi. U uzoq davom etgan siyosiy garamlik, igtisodiy
sustlik, ijtimoiy tengsizlik va ma’naviy turg’unlik natijasida shakllandi. Jamiyatning
an’anaviy tuzilmasi yangi tarixiy sharoitga moslasha olmadi. Natijada
modernizatsiya ehtiyoji mugarrar zarurat sifatida namoyon bo’ldi.

ljtimoiy ingirozning eng muhim belgilaridan biri igtisodiy tanazzul edi.
Dehqgonchilik asosiy xo’jalik turi bo’lib golgan bo’lsa-da, ishlab chigarish usullari
eskicha edi. Texnik yangiliklar joriy etilmadi. Yerga egalik tizimi adolatsiz bo’lib,
aholining katta qismi yerga garam holda yashadi. Solig yukining og’irligi, majburiy
to’lovlar va ijaraviy munosabatlar dehqonlarning igtisodiy ahvolini yanada
og’irlashtirdi. Bu holat gashshoqglikning keng targalishiga olib keldi.

SHaharlardagi igtisodiy hayot ham jiddiy muammolarga duch Kkeldi.
Hunarmandchilik ishlab chigarishi asosan qo’l mehnatiga asoslangan edi.
Sanoatlashgan ishlab chigarish bilan ragobat gilish imkoniyati yo’q edi. Rossiyadan
keltirilgan arzon sanoat mahsulotlari mahalliy hunarmandlarni bozoridan sigib
chigardi. Natijada ko’plab hunarmandlar daromadsiz qoldi. Bu esa ijtimoiy
norozilikni kuchaytirdi.

ljtimoiy ingirozning yana bir muhim omili ta’lim tizimidagi tanazzul edi.
An’anaviy maktab va madrasalarda o’qitish usullari zamon talablariga javob
bermadi. Ta’lim mazmuni asosan diniy bilimlar bilan cheklangan bo’lib, tabiiy va
ijtimoiy fanlarga e’tibor berilmadi. Tanqidiy fikrlash, ilmiy yondashuv va amaliy
bilimlar rivojlanmadi. Bu holat jamiyatning intellektual salohiyatini chekladi.

Ta’limdagi turg’unlik ijtimoiy ongga ham salbiy ta’sir ko’rsatdi. Aholining
katta gismi savodsiz edi. IIm-fan va texnika yutuglari hagida tasavvur juda tor bo’1di.
Natijada jamiyat tashqi dunyoda sodir bo’layotgan tub o’zgarishlardan bexabar
goldi. Bu esa tarixiy jarayonlardan orgada qolish xavfini kuchaytirdi.

Ma’naviy sohada ham chuqur ingiroz kuzatildi. Diniy qgarashlar ko’pincha
dogmatik shaklga ega bo’lib, yangicha fikrlashni cheklab qo’ydi. Din jamiyatni
ma’naviy jihatdan boshgaruvchi kuch bo’lib qolgan bo’Isa-da, u taragqiyotga xizmat
giluvchi vositaga aylana olmadi. Aksincha, ayrim hollarda yangilanishga garshi
turgan omil sifatida namoyon bo’ldi. Bu holat jamiyatda ichki ziddiyatlarni
kuchaytirdi.

Ijtimoiy adolatsizlik ingirozning asosiy ko’rinishlaridan biri edi. Jamiyat
gatlamlari o’rtasidagi tafovut chuqurlashdi. Boylar va kambag’allar o’rtasidagi farg

10



keskinlashdi. Mahalliy hokimiyat va amaldorlarning suiiste’mollari oddiy aholi
manfaatlariga zid edi. Qonun oldida tenglik tamoyili amalda ishlamadi. Bu holat
adolatga bo’lgan ishonchni yemirdi.

Ayollarning ijtimoiy holati ham ingirozli edi. Ular ta’lim olish va jamiyat
hayotida faol ishtirok etish imkoniyatidan mahrum bo’lgan. Ayolning roli asosan
oilaviy doira bilan cheklangan edi. Bu holat jamiyatning yarmidan ko’p
salohiyatidan foydalanilmasligiga olib keldi. Ijtimoiy rivojlanish bir tomonlama tus
oldi.

Siyosiy sohada ham ingiroz yaqqol sezildi. Mahalliy aholi siyosiy
jarayonlardan chetda qoldirildi. Mustamlakachilik boshgaruvi aholining ehtiyoj va
manfaatlarini hisobga olmadi. Siyosiy vakillikning yo’qligi jamiyatda befarglik va
norozilikni kuchaytirdi. Bu norozilik ochiq siyosiy shaklga o’ta olmagan bo’lsa-da,
ijtimoiy ongda chuqur iz qoldirdi.

Ana shunday murakkab sharoitda modernizatsiya ehtiyoji paydo bo’ldi. Bu
ehtiyoj jamiyatning ichki talablaridan kelib chigdi. Modernizatsiya fagat texnik yoki
iqtisodiy yangilanish emas edi. U ijtimoiy, ma’naviy va madaniy sohalarni ham
gamrab olishi zarur edi. Jamiyat o’z tuzilmasini gayta ko’rib chigishga majbur
bo’ldi.

Modernizatsiyaning birinchi  sharti ta’lim tizimini yangilash edi.
Savodxonlikni oshirish, dunyoviy fanlarni joriy etish, ilmiy tafakkurni rivojlantirish
zarur bo’ldi. Ta’lim orgali jamiyatning fikrlash tarzini o’zgartirish mumkin edi. Bu
g’oya keyinchalik jadidchilik harakatining asosiy ustuniga aylandi.

ljtimoiy modernizatsiya adolatli boshgaruvni talab gildi. Qonun ustuvorligi,
mansabdorlarning mas’uliyati va xalq manfaatlariga xizmat giluvchi hokimiyat
zarur edi. Mahalliy boshgaruv  vakolatlarini  kengaytirish  jamiyatni
barqgarorlashtirish uchun muhim omil sifatida ko’rildi. Bu talablar jadidlar
tomonidan ochiq ifodalana boshladi.

Madaniy modernizatsiya ham muhim ahamiyat kasb etdi. Tilni
soddalashtirish, adabiyot va matbuotni rivojlantirish, teatr va san’at orqgali ijtimoiy
ongni uyg’otish zarur bo’ldi. Madaniyat jamiyatni o’zgartirishning eng samarali
vositalaridan biri sifatida garaldi. Jadidlar aynan shu yo’1 bilan keng ommaga ta’sir
o’tkazishni magsad gildilar.

Ayollar masalasida modernizatsiya alohida ahamiyat kasb etdi. Ayollar
ta’limi va ularning ijtimoiy hayotdagi ishtirokini ta’minlash jamiyatni
rivojlantirishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu masala jadidlar tomonidan
ilg’or va jasoratli g’oya sifatida ko’tarildi.

XIX asr oxirida Turkiston jamiyati chuqur ijtimoiy ingiroz holatida edi. Bu
ingiroz iqtisodiy, siyosiy, ta’limiy va ma’naviy sohalarni gamrab oldi. An’anaviy
tuzilma zamon talablariga javob bermadi. Modernizatsiya ehtiyoji tarixiy zaruratga

11



aylandi. Aynan shu ehtiyoj jadidchilik harakatining vujudga kelishi va uning
ijtimoiy tayanchini shakllantirdi. Jadidchilik jamiyatni ingirozdan chiqgarish yo’lida
paydo bo’lgan ongli va tarixiy javob edi.

XIX asr ikkinchi yarmida Turkistonning Rossiya imperiyasi tomonidan bosib
olinishi mintaga tarixida tub burilish yasadi. Mustamlakachilik siyosati fagat
hududiy nazoratni o’rnatish bilan cheklanmay, mahalliy jamiyatning siyosiy,
iqtisodiy, ijtimoiy va madaniy tuzilishini chuqur o’zgartirdi. Bu jarayon jamiyatning
an’anaviy hayot tarzini izdan chigardi va keng ko’lamli transformatsiyani boshlab
berdi.

Rossiya imperiyasi  Turkistonda avvalo harbiy-siyosiy  ustunlikni
ta’minlashga intildi. Bosib olingan hududlarda harbiy-ma’muriy boshgaruv tizimi
joriy gilindi. Turkiston general-gubernatorligi tashkil etildi. Barcha muhim qarorlar
markazdan turib gabul gilindi. Mahalliy hokimiyat shaklan saglab golingan bo’lIsa-
da, uning real vakolatlari keskin cheklab qo’yildi. Bu holat siyosiy mustaqillikning
yo’qolishiga olib keldi.

Mustamlakachilik siyosatining asosiy yo’nalishlaridan biri boshgaruv tizimini
gayta tashkil etish edi. An’anaviy boshqgaruv institutlari Rossiya ma’muriy tizimiga
moslashtirildi. Beklar, qozilar va boshga mahalliy amaldorlar mustamlaka
apparatining quyi bo’g’iniga aylantirildi. Ular ko’pincha imperiya manfaatlarini
himoya giluvchi vositachi sifatida faoliyat yuritdi. Natijada mahalliy aholining
hokimiyatga bo’lgan ishonchi susaydi.

Iqtisodiy sohada mustamlakachilik siyosati Turkistonni xomashyo bazasiga
aylantirishga qaratildi. Paxtachilik sun’iy ravishda kengaytirildi. An’anaviy
dehgonchilik tarmoglari gisgardi. Bu jarayon mahalliy xo’jalik muvozanatini buzdi.
Ozig-ovqat yetishmovchiligi kuchaydi. Dehgonlar igtisodiy jihatdan yanada garam
holga tushdi. Solig siyosati ham mustamlaka manfaatlariga xizmat qildi.

Savdo sohasida Rossiya tovarlari ustunlikka ega bo’ldi. Mahalliy
hunarmandchilik mahsulotlari ragobatga bardosh bera olmadi. Bozorlar tashqi
mahsulotlar bilan to’lib ketdi. Natijada ko’plab hunarmandlar o’z kasbidan voz
kechishga majbur bo’ldi. Ijtimoiy beqgarorlik kuchaydi. SHaharlar igtisodiy jihatdan
ikki gismga bo’lindi. Yangi rus mahallalari nisbatan rivojlandi. Eski shaharlar esa
¢’tibordan chetda qoldi.

Er munosabatlarida ham jiddiy o’zgarishlar yuz berdi. Yer davlat mulki
sifatida gayta ro’yxatdan o’tkazildi. Bu jarayon mahalliy aholi manfaatlariga zid
ravishda olib borildi. Ko’plab dehqgonlar o’z yeridan mahrum bo’ldi yoki ijara
asosida ishlashga majbur bo’ldi. Yer masalasi ijtimoiy norozilikning muhim
manbaiga aylandi.

Madaniy va ma’naviy sohada mustamlakachilik siyosati murakkab va

ziddiyatli bo’ldi. Bir tomondan, Rossiya orgali Yyevropa madaniyati va ilmiy
12



yutuglari kirib keldi. Ikkinchi tomondan, bu jarayon mahalliy madaniyatni sigib
chigarish bilan kechdi. Rus tili rasmiy sohada ustun mavgega ega bo’ldi. Mahalliy
tillarning mavgei pasaydi. Bu holat madaniy tengsizlikni kuchaytirdi.

Ta’lim sohasida rus-tuzem maktablari tashkil etildi. Ular mustamlaka
siyosatining mafkuraviy vositasi sifatida xizmat qildi. Bu maktablarda mahalliy
aholi bolalariga cheklangan bilim berildi. Asosiy magsad sodiq kadrlar tayyorlash
edi. An’anaviy ta’lim tizimi esa zamon talablariga moslashtirilmay, sekin-asta
ingirozga yuz tutdi.

ljtimoiy munosabatlarda ham chuqur o’zgarishlar yuz berdi. Jamiyatda yangi
ijtimoiy guruhlar paydo bo’ldi. Mustamlaka ma’muriyati bilan alogador gatlam
shakllandi. SHu bilan birga, an’anaviy elita o’z mavqgeini yo’qota boshladi. Bu
jarayon ijtimoiy ziddiyatlarni kuchaytirdi. Jamiyat ichida eski va yangi garashlar
to’qnashuvi yuzaga keldi.

Rossiya mustamlakachilik siyosati mahalliy jamiyat ongiga ham ta’sir
ko’rsatdi. Mustamlaka sharoiti milliy kamsitilish hissini kuchaytirdi. SHu bilan
birga, tashqi dunyo bilan alogalar kengaydi. Yangi g’oyalar, siyosiy va ijtimoiy
garashlar kirib keldi. Bu holat mahalliy ziyolilar tafakkurida muhim burilish yasadi.

Aynan shu transformatsiya jarayonida jadidchilik harakati uchun ijtimoiy
zamin shakllandi. Jadidlar mustamlakachilik siyosatining salbiy ogibatlarini chuqur
angladilar. Ular jamiyatni bu holatdan chiqgarish yo’lini ma’rifat, ta’lim va madaniy
yangilanishda ko’rdilar. Mustamlakachilik jadidlar uchun nafagat zulm manbai,
balki uyg’onishga undovchi omilga aylandi.

Rossiya mustamlakachilik siyosati Turkiston jamiyatini tubdan o’zgartirdi.
Siyosiy mustaqillik yo’qoldi. Iqgtisodiy garamlik kuchaydi. Ijtimoiy va madaniy
muvozanat buzildi. SHu bilan birga, bu jarayon jamiyatda yangilanish ehtiyojini
keskin kuchaytirdi. Mahalliy jamiyat transformatsiyasi jadidchilik harakatining
paydo bo’lishi va shakllanishi uchun muhim tarixiy asos bo’lib xizmat qildi.

XIX asrning ikkinchi yarmida Rossiya imperiyasi tomonidan Turkistonda
amalga oshirilgan ma’muriy-boshqaruv islohotlari mustamlakachilik siyosatining
asosiy tayanchiga aylandi. Bu islohotlar mahalliy jamiyatni rivojlantirishga emas,
balki hududni siyosiy jihatdan bo’ysundirish, igtisodiy resurslarni nazorat gilish va
imperiya manfaatlariga xizmat giluvchi boshqgaruv apparatini shakllantirishga
garatildi. Natijada Turkistonning an’anaviy boshgaruv tizimi izdan chiqdi va
jamiyatda chuqur institutsional ingiroz yuzaga keldi.

Rossiya imperiyasi Turkistonni bosib olgach, bu hududda harbiy-ma’muriy
boshgaruvni joriy etdi. 1867-yilda Turkiston general-gubernatorligi tashkil gilindi.
General-gubernator favqulodda keng vakolatlarga ega bo’ldi. U harbiy, siyosiy,
moliyaviy va sud hokimiyatini o’z qo’lida jamladi. Bu boshgaruv shakli mahalliy

13



aholi manfaatlarini e’tibordan chetda qoldirdi va hokimiyatning mutlag
markazlashuviga olib keldi.

Ma’muriy-hududiy bo’linishlar gayta ko’rib chigildi. Turkiston viloyatlar,
uezdlar va volostlarga bo’lindi. Bu bo’linishlar tarixiy, etnik va madaniy
xususiyatlarni hisobga olmagan holda amalga oshirildi. Natijada an’anaviy hududiy
birliklar parchalandi. Mahalliy jamiyatning ichki muvozanati buzildi. Yangi
ma’muriy chegaralar ijtimoiy alogalarning uzilishiga sabab bo’ldi.

Mahalliy boshgaruv organlari shaklan saglab qolingandek ko’rinsa-da,
amalda ularning vakolatlari keskin cheklab qo’yildi. Beklar, biylar, ogsoqollar va
qozilar Rossiya ma’muriyati nazorati ostida faoliyat yuritdi. Ularning tayinlanishi
yoki tasdiglanishi mustamlaka hokimiyati orgali amalga oshirildi. Bu holat mahalliy
boshqgaruvning legitimligini zaiflashtirdi. Aholi orasida ishonchsizlik kuchaydi.

Sud tizimida ham tub o’zgarishlar amalga oshirildi. SHariat va odat huquqgiga
asoslangan sudlar ikkinchi darajali mavgega tushirildi. Muhim ishlar Rossiya
gonunlari asosida ko’rib chigila boshladi. Ikki xil huquqgiy tizimning bir vaqtda
mavjud bo’lishi huqugiy tartibsizlikni kuchaytirdi. Aholi uchun adolatli sud
himoyasi ta’minlanmadi. Bu holat hugugiy ongning ingiroziga olib keldi.

Ma’muriy islohotlarning muhim jihatlaridan biri soliq tizimining gayta tashkil
etilishi bo’ldi. Soliglar markazlashgan holda yig’ildi. Solig yukining asosiy gismi
dehgonlar va kambag’al gatlamlar zimmasiga tushdi. Mahalliy hokimiyat soliq
siyosatiga ta’sir ko’rsata olmadi. Bu holat iqtisodiy garamlikni kuchaytirdi va
ijtimoiy norozilikni oshirdi.

Volost boshliglari va quyi ma’muriy mansabdorlar ko’pincha korrupsiyaga
moyil bo’ldi. Ular yugori hokimiyat ko’rsatmalarini bajarish bilan birga, shaxsiy
manfaatlarini ham ko’zladi. Mansablar pora evaziga egallandi. Bu holat boshgaruv
tizimini yanada samarasiz gildi. Oddiy aholi manfaatlari himoyasiz qoldi.

SHahar boshgaruvi sohasida ham ma’muriy islohotlar nomutanosib tarzda
amalga oshirildi. Yangi rus mahallalari alohida boshgaruvga ega bo’ldi. Eski
shaharlar esa cheklangan vakolatlar bilan boshgarildi. Infratuzilma, sanitariya va
ijtimoiy xizmatlar rivojida keskin tafovut yuzaga keldi. Mahalliy hokimiyat bu
tengsizlikni bartaraf etish imkoniyatiga ega emas edi.

Ma’muriy-boshqaruv islohotlari natijasida siyosiy ishtirok imkoniyatlari
keskin cheklab qo’yildi. Turkiston aholisi imperiya siyosiy institutlarida deyarli
vakillikka ega bo’lmadi. Mahalliy aholi garor gabul gilish jarayonidan chetda
goldirildi. Bu holat siyosiy passivlikni kuchaytirdi. SHu bilan birga, yashirin
norozilik kayfiyati shakllandi.

Bu islohotlar mahalliy ziyolilar ongida keskin tangidiy munosabatni yuzaga
keltirdi. Ular boshgaruv tizimining adolatsiz va samarasiz ekanini anglay

boshladilar. Aynan ma’muriy islohotlarning salbiy oqibatlari jadidlar tafakkurida
14



islohot g’oyalarining shakllanishiga turtki bo’ldi. Jadidlar boshgaruvni ma’rifat,
gonun va mas’uliyat asosida olib borish zarurligini ilgari surdilar.

Ma’muriy-boshgaruv islohotlari ijtimoiy tuzilishga ham bevosita ta’sir
ko’rsatdi. An’anaviy elita 0’z mavqgeini yo’qota boshladi. Mustamlaka apparatiga
yaqin bo’lgan yangi gatlam shakllandi. Bu gatlam jamiyat manfaatlarini emas,
imperiya siyosatini himoya qildi. Ijtimoiy tafovutlar chuqurlashdi. Jamiyat ichida
begonalashuv kuchaydi.

Uzoq muddatli ogibatlar yanada murakkab bo’ldi. Mahalliy boshgaruv
tajribasining uzilishi mustaqil siyosiy tafakkurning rivojlanishiga to’sqinlik gildi.
Aholi 0’z muammolarini hal etishda tashabbus ko’rsatish imkonidan mahrum bo’ldi.
Bu holat jamiyatni passiv holatga tushirdi. SHu bilan birga, ichki garshilik salohiyati
asta-sekin shakllandi.

Rossiya imperiyasi tomonidan Turkistonda amalga oshirilgan ma’muriy-
boshqgaruv islohotlari mustamlakachilik mohiyatiga ega edi. Bu islohotlar mahalliy
hokimiyatni zaiflashtirdi. Siyosiy va huquqgiy adolatsizlikni kuchaytirdi. Ijtimoiy
ishonchni yemirdi. Aynan shu salbiy ogibatlar jamiyatda islohotlarga ehtiyojni
kuchaytirdi. Jadidchilik harakati ana shu boshgaruv ingiroziga berilgan tarixiy va
intellektual javob sifatida shakllandi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Rossiya imperiyasining Turkistondagi
igtisodiy siyosati mustamlakachilik manfaatlariga bo’ysundirildi. Bu siyosat
mabhalliy jamiyatni rivojlantirishga emas, balki hududni xomashyo manbai sifatida
ekspluatatsiya qgilishga garatildi. Natijada igtisodiy tuzilma biryoglama rivojlandi,
ijtimoiy tengsizlik keskin kuchaydi va jamiyatda chuqur ziddiyatlar yuzaga keldi.

Mustamlakachilik iqgtisodiyotining markazida paxtachilik turdi. Rossiya
sanoati ehtiyojlari uchun paxta yetishtirish majburiy ravishda kengaytirildi.
Sug’oriladigan yerlar paxta maydonlariga aylantirildi. An’anaviy 0zig-ovgat
ekinlari gisqgardi. Bu holat ozig-ovqat xavfsizligini zaiflashtirdi. Dehgonlar bozor
tebranishlariga garam bo’lib qoldi. Daromad bargarorligi yo’qoldi.

Er munosabatlari igtisodiy tengsizlikni kuchaytirgan asosiy omillardan biri
bo’ldi. Yerlar davlat mulki sifatida gayta ro’yxatdan o’tkazildi. Yirik yer egalari va
mustamlaka apparatiga yaqin shaxslar ustunlikka ega bo’ldi. Ko’plab dehqgonlar
ijara asosida ishlashga majbur bo’ldi. ljaraviy munosabatlar gattiq shartlar bilan
belgilandi. Bu holat dehgonlarning igtisodiy erkinligini chekladi.

Solig siyosati ham ijtimoiy tafovutlarni chuqurlashtirdi. Soliglar
markazlashgan tarzda yig’ildi. Solig yukining asosiy qismi quyi qatlamlar
zimmasiga tushdi. Boylar va mustamlaka ma’muriyatiga Yyaqin qatlamlar
imtiyozlarga ega bo’ldi. Soliq yig’ishdagi suiiste’mollar keng targaldi. Natijada
kambag’allik kuchaydi.

15



Savdo va bozor munosabatlarida Rossiya tovarlari ustun mavgega ega bo’ldi.
Arzon sanoat mahsulotlari mahalliy hunarmandchilikni  sigib  chigardi.
Hunarmandlar daromad manbaidan ayrildi. Ko’plab ustalar yollanma mehnatga
o’tdi yoki kasbini tashladi. SHahar iqgtisodiyoti ichida ijtimoiy tabagalanish
kuchaydi.

Temir yo’l va transport infratuzilmasi rivoji ham teng tagsimlanmadi.
Infratuzilma asosan xomashyoni tashish va harbiy ehtiyojlarga xizmat qildi.
Mahalliy bozorlar va gishlog xo’jaligi manfaatlari ikkinchi darajaga tushdi. Bu holat
hududlar o’rtasida igtisodiy tafovutlarni kuchaytirdi.

Mehnat munosabatlarida ekspluatatsiya kuchaydi. Yollanma ishchilar past
haq evaziga ishladi. Mehnat sharoitlari og’ir bo’ldi. Mehnatni muhofaza gilish
mexanizmlari mavjud emas edi. Ijtimoiy himoya tizimi shakllanmadi. Bu holat
ishchi gatlamning ijtimoiy zaifligini kuchaytirdi.

SHaharlar ichida ham iqtisodiy tengsizlik yaqgol ko’rindi. Yangi rus
mahallalari rivojlangan infratuzilmaga ega bo’ldi. Eski shaharlar esa e’tibordan
chetda goldi. Uy-joy, sanitariya va xizmatlar sifati o’rtasidagi tafovut keskinlashdi.
Bu tafovutlar ijtimoiy ajralishni kuchaytirdi.

Igtisodiy siyosatning yana bir ogibati moliyaviy garamlikning kuchayishi
bo’ldi. Kredit va bank tizimi asosan mustamlaka manfaatlariga xizmat qildi.
Mahalliy tadbirkorlar moliyaviy resurslardan cheklangan holda foydalandi. Bu holat
milliy burjuaziya shakllanishini sekinlashtirdi. Igtisodiy tashabbus cheklab qo’yildi.

ljtimoiy tengsizlik madaniy va ma’naviy sohalarga ham ta’sir ko’rsatdi.
Ta’lim va tibbiyot xizmatlari teng tagsimlanmadi. Boy gatlamlar sifatli xizmatlardan
foydalandi. Kambag’allar esa cheklangan imkoniyatlarga ega bo’ldi. Bu holat
Ijtimoiy harakatchanlikni pasaytirdi.

Mazkur jarayonlar jamiyat ongida norozilikni kuchaytirdi. Adolatga bo’lgan
ishonch susaydi. Iqtisodiy tengsizlik siyosiy va madaniy tangidni keltirib chigardi.
Mahalliy ziyolilar bu holatni tizimli muammo sifatida baholadi. Ular iqgtisodiy
islohotlar zarurligini ilgari surdi.

Jadidlar igtisodiy tengsizlikni jamiyat taraqqiyotiga to’siq deb bildilar. Ular
ta’lim orgali iqtisodiy ongni oshirishni muhim deb hisobladilar. Mehnat madaniyati,
kasb-hunar va tadbirkorlikni rivojlantirish g’oyalarini ilgari surdilar. Iqtisodiy
mustaqillikni milliy uyg’onishning sharti sifatida ko’rdilar.

Rossiya imperiyasining Turkistondagi iqtisodiy siyosati ijtimoiy tengsizlikni
keskin kuchaytirdi. Biryoglama xo’jalik, adolatsiz yer va solig munosabatlari
jamiyatni gashshoglashtirdi. Ijtimoiy tafovutlar chuqurlashdi. Aynan shu sharoit
jadidchilik harakatining iqgtisodiy-ijtimoiy asoslarini shakllantirdi. Jamiyatni
yangilash ehtiyoji igtisodiy adolatsizlikka berilgan tarixiy javob sifatida namoyon
bo’ldi.

16



Rossiya imperiyasining Turkistonda olib borgan mustamlakachilik siyosati
madaniy-ma’naviy hayotga chuqur va ziddiyatli ta’sir ko’rsatdi. Siyosiy
boshgaruvning markazlashuvi va iqtisodiy ekspluatatsiya bilan birga, ma’naviy
sohada ham izchil transformatsiya yuz berdi.

Mustamlakachilik sharoitida madaniyat siyosiy boshgaruvning vositasiga
aylandi. Rossiya ma’muriyati mahalliy madaniy institutlarni bevosita yo’q qgilishni
emas, balki ularni cheklash va ikkinchi darajaga tushirish yo’lini tanladi. Rasmiy
muhitda rus tili ustun mavgega ega bo’ldi. Mahalliy tillarning davlat va
boshgaruvdagi o’rmi gisgardi. Bu holat madaniy tengsizlikni kuchaytirdi va mahalliy
aholi ongida kamsitilish hissini paydo qildi.

Ta’lim sohasidagi siyosat madaniy-ma’naviy transformatsiyaning muhim
yo’nalishlaridan biri bo’ldi. Rus-tuzem maktablari tashkil etildi. Ularning magsadi
keng gqamrovli ma’rifat berish emas, balki mustamlaka apparati uchun sodiq kadrlar
tayyorlash edi. O’qitish mazmuni cheklangan bo’lib, mahalliy tarix va madaniyatga
yetarli e’tibor berilmadi. An’anaviy maktab va madrasalar esa modernizatsiya
gilinmasdan, eskilik ramziga aylantirildi. Bu holat ta’limda ikki yo’nalishli,
ziddiyatli muhitni vujudga keltirdi.

Diniy-ma’naviy hayot ham mustamlakachilik ta’siridan chetda golmadi.
Diniy institutlar siyosiy nazorat ostiga olindi. Ulamolar faoliyati cheklab borildi. Din
jamiyatni birlashtiruvchi ma’naviy kuch bo’lib golgan bo’lsa-da, uning ijtimoiy
ta’siri  zaiflashtirildi. SHu bilan birga, diniy muhitdagi konservativlik
mustamlakachilik sharoitida kuchaydi. Bu holat jamiyatda yangilanishga garshi
ichki garshiliklarni ham yuzaga keltirdi.

Madaniy hayotda shahar va qishloq o’rtasidagi tafovut keskinlashdi.
SHaharlarning yangi rus mahallalarida Yyevropa madaniyati unsurlari rivojlandi.
Teatrlar, klublar va bosmaxonalar asosan rus aholisiga xizmat qgildi. Eski shaharlar
esa an’anaviy madaniyat doirasida goldi. Infratuzilma va madaniy xizmatlar teng
tagsimlanmadi. Bu tafovut ijtimoiy ajralishni kuchaytirdi.

Matbuot va axborot maydoni ham mustamlakachilik siyosati bilan bog’liq
holda shakllandi. Rus tilidagi nashrlar ustunlik gildi. Mahalliy tillardagi nashrlar
cheklangan imkoniyatlarga ega bo’ldi. Ttsenzura qat’iy edi. SHunga garamay,
matbuot jamiyat ongiga ta’sir etuvchi muhim vositaga aylandi. Aynan shu sharoitda
mahalliy ziyolilar matbuotning ma’rifiy salohiyatini anglay boshladilar.

Madaniy-ma’naviy hayotdagi ingiroz igtisodiy tengsizlik bilan chambarchas
bog’liq edi. Igtisodiy garamlik va kambag’allik ta’lim va madaniyatga kirishni
chekladi. Boy gatlamlar nisbatan keng imkoniyatlarga ega bo’1di. Kambag’allar esa
ma’naviy rivojlanishdan chetda goldi. Bu holat ijtimoiy harakatchanlikni pasaytirdi
va madaniy tafovutlarni chuqurlashtirdi.

17



Ayollar masalasi madaniy-ma’naviy ingirozning eng yaqqol ko’rinishlaridan
biri bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida ayollar ta’limi masalasi e’tibordan chetda
goldi. An’anaviy qarashlar saglanib qoldi. Ayollar ijtimoiy hayotdan cheklab
qo’yildi. Bu holat jamiyatning intellektual salohiyatini to’liq ishga solishga
to’sqinlik gildi. Keyinchalik aynan shu muammo jadidlar tomonidan faol ko’tarildi.

Madaniy begonalashuv jarayoni jamiyat ongida murakkab holatni yuzaga
keltirdi. Bir tomondan, Yyevropa madaniyati va ilmiy yutuglari bilan tanishish
imkoniyati paydo bo’ldi. Ikkinchi tomondan, bu jarayon mahalliy gadriyatlarning
sigib chigarilishi bilan kechdi. Natijada jamiyatda o’zlikni yo’qotish xavfi kuchaydi.
Milliy o’zlikni saglash masalasi dolzarb bo’lib goldi.

Aynan shu murakkab madaniy muhit jadidchilik harakatining shakllanishiga
zamin yaratdi. Jadidlar mustamlakachilik ta’sirini fagat salbiy hodisa sifatida emas,
balki uyg’onishga undovchi omil sifatida ham ko’rdilar. Ular madaniy yangilanishni
milliy gadriyatlar bilan uyg’unlashtirishga intildilar. Ta’lim, matbuot, adabiyot va
san’atni jamiyatni o’zgartirish vositasi sifatida baholadilar.

Jadidlar madaniy-ma’naviy = modernizatsiyani  jamiyatni ingirozdan
chigarishning asosiy yo’li deb bildilar. Tilni soddalashtirish, adabiyotni yangilash,
teatr va sahna san’ati orgali ijtimoiy ongni uyg’otish g’oyalari ilgari surildi.

Mustamlakachilikning madaniy-ma’naviy ogibatlari uzoq muddatli bo’ldi.
An’anaviy gadriyatlar sinovdan o’tdi. Jamiyat yangi yo’l izlashga majbur bo’ldi. Bu
jarayonda jadidchilik harakati madaniy ko’prik vazifasini bajardi. U an’ana va
zamonaviylik o’rtasida muvozanat topishga intildi.

Rossiya mustamlakachilik siyosati Turkistonning madaniy-ma’naviy hayotini
chuqur o’zgartirdi. Til, ta’lim, din va madaniyat sohalarida tengsizlik kuchaydi.
Ijtimoiy begonalashuv yuzaga keldi. SHu bilan birga, bu jarayon jamiyatda o’zlikni
anglash va yangilanish ehtiyojini keskin kuchaytirdi. Aynan shu ehtiyoj jadidchilik
harakatining ma’naviy asosini shakllantirdi va uni tarixiy zaruratga aylantirdi.

1.2. An’anaviy ta’lim tizimi va uning inqirozi

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimi
jamiyatning ijtimoiy-ma’naviy hayotida muhim o’rin egallagan bo’lsa-da, zamon
talablari bilan mos kelmay qolgan edi. Ushbu tizim asrlar davomida shakllangan
maktab va madrasa institutlariga tayangan bo’lib, ularning asosiy vazifasi diniy
bilimlarni uzatishdan iborat edi. Birog siyosiy, igtisodiy va madaniy jarayonlar
tezlashgan bir davrda bu ta’lim shakli jamiyat ehtiyojlariga javob bera olmadi va
chuqur ingiroz holatiga yuz tutdi.

An’anaviy maktablar, asosan, boshlang’ich savod berishga yo’naltirilgan edi.
Ularda Qur’on oyatlarini o’qish, yozish va yodlash asosiy mashg’ulot hisoblandi.
O’qitish uslubi mexanik yod olishga asoslangan bo’lib, tushunish, tahlil va mustaqil

18



fikrlashga yetarli e’tibor garatilmadi. Dars jarayoni qat’iy va o’zgarmas tartibda olib
borildi. O’quvchilarning yosh va individual xususiyatlari inobatga olinmadi. Bu
holat ta’lim samaradorligini pasaytirdi.

Madrasalar an’anaviy ta’lim tizimining yuqori bo’g’ini bo’lib, u yerda figh,
hadis, tafsir, mantiq va falsafa kabi fanlar o’qitildi. Biroq bu fanlar ko’pincha o’rta
asrlar darajasida qgolib ketdi. Tabiiy fanlar, matematika, geografiya, tarix kabi
dunyoviy fanlarga deyarli o’rin berilmadi. Natijada madrasa bitiruvchilari
zamonaviy bilim va ko’nikmalardan mahrum bo’lib, yangi ijtimoiy-igtisodiy
sharoitda faol ishtirok eta olmadi.

Ta’lim mazmunidagi bu biryoglamalik jamiyatning intellektual rivojlanishini
chekladi. Ilm-fan va texnika sohasidagi yutuglar ta’lim jarayoniga Kiritilmadi.
Tashgi dunyoda sodir bo’layotgan ilmiy va madaniy o’zgarishlar ta’lim
muassasalarida aks etmadi. Bu holat Turkiston jamiyatining umumiy rivojlanishdan
ortda golishiga sabab bo’ldi.

An’anaviy ta’lim tizimidagi muammolardan yana biri pedagogik kadrlar
masalasi edi. O’qgituvchilar asosan diniy bilimlarga ega bo’lib, zamonaviy pedagogik
metodlardan bexabar edi. Ustoz-shogird munosabatlari qat’iy ierarxiyaga
asoslangan bo’lib, tanqgidiy savollar va erkin munozaralar go’llab-quvvatlanmadi.
Bu esa o’quvchilarda tashabbus va ijodkorlikni rivojlantirmadi.

Ta’lim muassasalarining moddiy-texnik bazasi ham nihoyatda zaif edi.
Maktab va madrasalarda darsliklar kam bo’ldi. O’quv qurollari yetishmadi. Binolar
ko’pincha nosoz va tor edi. Ta’lim jarayoni uchun qulay sharoitlar yaratilmagan edi.
Bu holat ta’lim sifati va gamroviga salbiy ta’sir ko’rsatdi.

An’anaviy ta’lim tizimi ijtimoiy jihatdan ham cheklangan edi. Ta’lim asosan
erkaklar uchun mo’ljallandi. Ayollarning ta’lim olishi deyarli mumkin emas edi. Bu
holat jamiyatning yarmidan ko’p salohiyatining rivojlanishiga to’sqinlik qildi.
Savodsizlik darajasi yugori bo’lib qoldi. Ayollar masalasi keyinchalik jadidlar
tomonidan ko’tarilgan muhim ijtimoiy muammoga aylandi.

Ta’lim tizimining ingirozi siyosiy va igtisodiy jarayonlar bilan chambarchas
bog’liq edi. Rossiya mustamlakachilik siyosati an’anaviy ta’limni modernizatsiya
gilishga qizigish bildirmadi. Aksincha, u ta’lim tizimining zaifligidan o’z
manfaatlari yo’lida foydalandi. Savodsiz va siyosiy ongi past aholi mustamlaka
boshgaruvi uchun qulay muhit yaratdi.

Jamiyatda ta’limga bo’lgan munosabat ham murakkab edi. An’anaviy
garashlar yangilikka garshi turdi. Dunyoviy fanlar va yangi usullar shubha bilan
gabul gilindi. Bu holat ta’lim islohotlarini amalga oshirishni yanada giyinlashtirdi.
Ta’lim tizimi ichki garshiliklar tufayli ham ingirozga yuz tutdi.

SHu bilan birga, an’anaviy ta’lim tizimi jamiyatda ma’lum ijobiy vazifalarni

ham bajarganini inkor etib bo’lmaydi. U diniy bilimlarni saglab goldi. Ma’naviy
19



gadriyatlarning uzatilishida muhim rol o’ynadi. Birog bu vazifalar yangi davr
talablarini to’liq gondira olmadi. Jamiyatni modernizatsiya gilish uchun bu yetarli
emas edi.

An’anaviy ta’lim tizimining ingirozi jamiyat ongida keskin ehtiyojni yuzaga
keltirdi. Bilimli, zamonaviy fikrlovchi kadrlar yetishmasligi aniq sezildi. Ijtimoiy va
iqtisodiy muammolarni hal etish uchun yangi bilimlar zarur edi. Ta’lim orqali
jamiyatni o’zgartirish g’oyasi shakllana boshladi.

Aynan shu sharoitda jadidchilik harakati vujudga keldi. Jadidlar ta’lim
tizimini isloh qilishni jamiyatni yangilashning asosiy sharti deb bildilar. Ular
an’anaviy ta’limdagi muammolarni ochiq tanqid gildilar. Yangi usul maktablarini
joriy etish, dunyoviy fanlarni o’qitish, pedagogik metodlarni yangilash g’oyalarini
ilgari surdilar.

XIX asr oxirida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimi chuqur ingiroz holatida
edi. Ta’lim mazmuni va uslubi zamon talablariga javob bermadi. Savodsizlik,
intellektual turg’unlik va ijtimoiy cheklanishlar kuchaydi. Bu ingiroz jamiyatni
yangilash zaruratini keskinlashtirdi. Jadidchilik harakati aynan shu ta’lim ingiroziga
berilgan tarixiy va ma’rifiy javob sifatida shakllandi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimining
mazmuni asosan maktab va madrasalarda olib borilgan o’quv jarayoni bilan
belgilanar edi. Bu muassasalar asrlar davomida jamiyatning diniy-ma’naviy
ehtiyojlarini qondirib kelgan bo’lsa-da, davr talablari keskin o’zgargan sharoitda
ularning o’quv mazmuni yangilanmadi. Natijada ta’lim mazmuni jamiyatning
ijtimoiy, igtisodiy va madaniy rivojlanish ehtiyojlariga mos kelmay goldi.

An’anaviy maktablar ta’lim tizimining boshlang’ich bo’g’ini hisoblangan.
Ularning asosiy vazifasi bolalarga savod chigarish va diniy bilimlarning ibtidosini
berishdan iborat edi. O’quv mazmunining markazida Qur’on oyatlarini o’qish va
yodlash turardi. Arab yozuvi asosida o’qish va yozish ko’nikmalari shakllantirilgan
bo’lsa-da, bu jarayon ko’pincha mazmunni tushunishsiz amalga oshirildi.
O’quvchilar matnni yod olar, ammo uning ma’nosini tahlil gilishga o’rgatilmas edi.

Maktablarda o’qitiladigan fanlar juda cheklangan bo’lib, ular asosan diniy-
axlogiy yo’nalishga ega edi. Iqgtisod, tabiatshunoslik, tarix yoki geografiya kabi
fanlarga deyarli o’rin berilmadi. Agar ayrim joylarda hisob-kitob o’rgatilgan bo’lsa
ham, bu amaliy hayot bilan bog’lanmagan holda olib borildi. O’quv mazmunining
bunday torligi o’quvchilarning dunyoqarashini cheklab qo’ydi.

O’qitish usullari ham o’quv mazmunining samarasizligiga ta’sir ko’rsatdi.
Dars jarayoni yodlashga asoslangan bo’lib, savol-javob, bahs va muhokama kabi
metodlar go’llanilmadi. O’quvchilar faolligi emas, itoatkorligi muhim hisoblandi.
Bu holat mustaqil fikrlash va tangidiy tahlil ko’nikmalarining shakllanishiga
to’sqinlik qildi.

20



Madrasalar ta’lim tizimining yuqori bosqichi bo’lib, u yerda diniy
mutaxassislar tayyorlandi. Madrasa o’quv mazmuni figh, tafsir, hadis, agida, mantiq
va arab tili kabi fanlarga tayangan edi. Ushbu fanlar diniy bilimlar nugtayi nazaridan
muhim bo’lsa-da, ularning o’qitilishi ko’pincha sxolastik xarakter kasb etdi. Asarlar
sharhlari va sharhlarning sharhlari o’rganildi. Yangi ilmiy yondashuvlar e’tibordan
chetda qoldi.

Madrasalarda tabiiy va ijtimoiy fanlarga munosabat sust edi. Astronomiya,
matematika yoki tibbiyot kabi fanlar ilgari islom sivilizatsiyasida muhim o’rin
tutgan bo’lsa-da, XIX asrga kelib bu fanlar o’quv dasturlaridan deyarli sigib
chigarildi. Natijada madrasa bitiruvchilari zamonaviy fan va texnika yutuglaridan
bexabar holda jamiyatga kirib keldi.

O’quv mazmunidagi yana bir muhim muammo tillar masalasi bilan bog’liq
edi. Ta’lim asosan arab tiliga tayangan bo’lib, mahalliy tillarda o’qitish keng yo’lga
qo’yilmadi. Bu holat bilimlarning keng ommaga yetib borishini chekladi.
O’quvchilar ko’pincha matnni tushunmasdan yod oldilar. Natijada bilimlar yuzaki
va amaliyotdan uzilgan holda goldi.

Madrasa va maktablarda o’qitiladigan axlogiy-ta’limiy mazmun ham muhim
ahamiyatga ega edi. Unda itoat, sabr, taqdirga bo’ysunish kabi tushunchalar ustun
bo’ldi. Ijtimoiy faollik, tashabbus va yangilikka intilish kabi fazilatlar kam targ’ib
gilindi. Bu holat jamiyatda passivlikni kuchaytirdi va ijtimoiy ongning
turg’unlashuviga olib keldi.

Ta’lim mazmunining ijtimoiy gamrovi ham cheklangan edi. Maktab va
madrasalar asosan erkaklar uchun mo’ljallandi. Ayollarning ta’lim olishi istisno
holatlar bilan cheklangan bo’ldi. Bu holat jamiyatning yarmidan ko’p a’zolarining
bilimdan chetda qolishiga olib keldi. Savodsizlik darajasi yugori bo’lib goldi.

Rossiya mustamlakachilik siyosati sharoitida an’anaviy ta’lim mazmuni
yanada ingirozga yuz tutdi. Mustamlaka ma’muriyati bu tizimni modernizatsiya
gilishdan manfaatdor bo’Imadi. Aksincha, savodsiz va siyosiy ongi past jamiyat
mustamlaka boshgaruvi uchun qulay muhit yaratdi. Ta’lim mazmunining zaifligi
jamiyatning mustamlakachilikka qarshi ongli qarshilik ko’rsatish imkoniyatini
chekladi.

Biroq an’anaviy ta’lim tizimini to’liq inkor etib bo’lmaydi. Maktab va
madrasalar ma’lum darajada diniy savodxonlikni ta’minladi. Axlogiy
gadriyatlarning uzatilishida muhim rol o’ynadi. Lekin bu mazmun yangi davr
ehtiyojlarini gondira olmadi. Jamiyatni modernizatsiya gilish uchun bu yetarli emas
edi.

O’quv mazmunining eskirganligi mahalliy ziyolilar tomonidan tobora
chuqurrog anglana boshladi. Ular ta’limni jamiyatni o’zgartirishning asosiy vositasi
sifatida ko’rdilar. An’anaviy ta’lim mazmunini tangid qilish jadidchilik

21



tafakkurining shakllanishida muhim o’rin tutdi. Jadidlar ta’limga dunyoviy fanlarni
Kiritish, o’qitish tilini soddalashtirish va mazmunni hayot bilan bog’lash zarurligini
ilgari surdilar.

XIX asr oxirida Turkistondagi madrasa va maktablarning o’quv mazmuni tor,
biryoglama va zamon talablariga mos kelmas edi. Diniy fanlar ustunligi, dunyoviy
bilimlarning yetishmasligi va o’qitish usullarining eskirganligi ta’lim tizimini
ingirozga olib keldi. Bu holat jamiyatni yangilash ehtiyojini kuchaytirdi va
jadidchilik harakatining ta’limiy asoslarini shakllantirdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimining
ingirozi nafagat o’quv mazmuni, balki o’qitish uslublarining eskirib golganligi bilan
ham bevosita bog’liq edi. Ta’lim jarayonida qo’llanilgan metodlar asrlar davomida
deyarli o’zgarmagan bo’lib, ular yangi ijtimoiy-siyosiy va madaniy sharoitlarga mos
kelmadi. Natijada ta’lim jamiyat ehtiyojlariga javob bera olmay qoldi.

An’anaviy maktab va madrasalarda asosiy o’qitish usuli yodlashga tayangan
edi. O’quvchilar matnni mazmunini tushunmasdan, mexanik ravishda yod olishga
majbur bo’ldilar. Bu usul bilimni chuqur o’zlashtirishga emas, balki xotirani band
etishga xizmat qildi. Tushunish, tahlil gilish va xulosa chigarish kabi intellektual
faoliyat shakllari rivojlantirilmadi. Natijada bilim yuzaki va amaliy hayotdan
uzilgan holda qoldi.

O’qitish jarayonida o’quvchi shaxsiga yetarli e’tibor garatilmadi. Ta’lim ustoz
markazida olib borildi. O’quvchi fagat tinglovchi va itoatkor rolida bo’ldi. Uning
savol berishi, fikr bildirish yoki bahslashishi qo’llab-quvvatlanmadi. Bu holat
o’quvchilarda tashabbus va mustaqil fikrlash ko’nikmalarini rivojlantirmadi. Ta’lim
jarayoni biryoglama tus oldi.

Pedagogik mulogotda qat’iy ierarxiya hukmron edi. Ustozning so’zi mutlaq
hagigat sifatida gabul qilindi. Tangidiy yondashuv va muhokama madaniyati
shakllanmadi. Bu holat ilmiy tafakkur rivojiga to’sqinlik gildi. O’quvchilar yangi
g’oyalarni qabul gilishdan ko’ra, mavjud garashlarni takrorlashga o’rgatildi.

Ta’limdagi uslubiy eskirishning yana bir muhim jihati o’qitish shakllarining
torligi edi. Darslar asosan bir xil tartibda o’tdi. Ko’rgazmali vositalar, tajribalar va
amaliy mashg’ulotlar qo’llanilmadi. O’qitish real hayot bilan bog’lanmadi. Natijada
o’quvchilarda bilimning amaliy giymati hagida tushuncha shakllanmadi.

Baholash tizimi ham eskirgan edi. O’quvchilarning bilim darajasi asosan
yodlangan matn hajmi bilan o’lchandi. Tushunish, qo’llash va tahlil qgilish
qobiliyatlari baholanmadi. Bu holat o’quvchilarni fagat yod olishga undadi.
Ta’limning sifati emas, shakliy ko’rsatkichlar muhim bo’lib goldi.

Pedagog kadrlar tayyorlash tizimi ham zamon talablariga javob bermadi.
O’qituvchilar asosan an’anaviy diniy bilimlarga ega bo’lib, yangi pedagogik
metodlardan bexabar edilar. Ular o’zlari o’qigan uslublarni takrorladilar. Pedagogik

22



tajriba almashinuvi va malaka oshirish mexanizmlari mavjud emas edi. Bu holat
ta’lim sifatini izchil yaxshilashga imkon bermadi.

Ta’limdagi uslubiy eskirish ijtimoiy muhit bilan ham bog’liq edi. Jamiyatda
an’anaga haddan tashqari yopishib olish holati mavjud edi. Yangilikka shubha bilan
garaldi. Dunyoviy fanlar va yangi usullar “bid’at” sifatida baholandi. Bu holat ta’lim
islohotlariga qarshilikni kuchaytirdi. Ta’lim tizimi ichki garshiliklar tufayli ham
turg’unlashdi.

Rossiya mustamlakachilik sharoitida bu uslubiy eskirish yanada chuqurlashdi.
Mustamlaka ma’muriyati an’anaviy ta’limni isloh gilishdan manfaatdor bo’Imadi.
Aksincha, eski uslublar saglanib qolishi siyosiy jihatdan qulay edi. Savodsiz va
tanqidiy fikrlashdan yiroq jamiyatni boshgarish osonroq bo’1di. Bu holat ta’limdagi
turg’unlikni yanada mustahkamladi.

Ta’limdagi uslubiy eskirish jamiyatning intellektual rivojiga bevosita ta’sir
ko’rsatdi. llmiy tafakkur shakllanmadi. Yangi g’oyalar va tashabbuslar uchun muhit
yaratilmagan edi. Jamiyatda passivlik va bo’ysunish kayfiyati ustun bo’ldi. Bu holat
ijtimoiy va siyosiy taraqqgiyotga to’sqinlik qildi.

Biroq ushbu muammolarni anglash jarayoni ham aynan shu davrda boshlandi.
Ilg’or fikrli ziyolilar ta’limdagi uslubiy kamchiliklarni tangid gila boshladilar. Ular
ta’lim jarayonida tushunishga asoslangan o’qitish, ko’rgazmalilik, amaliy
mashg’ulotlar va o’quvchi faolligini oshirish zarurligini ilgari surdilar. Bu garashlar
jadidchilik tafakkurining shakllanishida muhim rol o’ynadi.

Jadidlar an’anaviy ta’limdagi uslubiy eskirishni jamiyat ingirozining asosiy
sabablaridan biri deb baholadilar. Ular yangi usul maktablarini tashkil etish orgali
o’qitish metodlarini tubdan yangilashga intildilar. Tovush asosida savod o’rgatish,
darsliklar yaratish va dunyoviy fanlarni joriy etish g’oyalari aynan shu
muammolarga javob edi.

Turkistondagi an’anaviy ta’lim tizimida uslubiy eskirish chuqur ildiz otgan
edi. Yodlashga asoslangan o’qitish, o’quvchi faolligining yo’qligi va pedagogik
yangiliklarga yopig munosabat ta’limni Ssamarasiz qildi. Bu holat jamiyatni
modernizatsiya qilish ehtiyojini kuchaytirdi. Jadidchilik harakati aynan shu uslubiy
ingirozga garshi ma’rifiy javob sifatida shakllandi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda an’anaviy ta’lim tizimining
ingirozi jamiyat hayotiga chuqur va ko’p qirrali ijtimoiy ogibatlar keltirib chigardi.
Ta’lim mazmuni va uslubining eskirishi, savodsizlikning keng targalishi hamda
zamonaviy bilimlarning yetishmasligi jamiyatning ijtimoiy rivojlanishini keskin
sekinlashtirdi. Ta’lim ingirozi alohida soha muammosi bo’lib golmadi. U butun
Ijtimoiy tizimga ta’sir ko’rsatdi.

Eng avvalo, ta’lim ingirozi ijtimoiy ongning turg’unlashuviga olib keldi.
Aholining katta qismi savodsiz yoki cheklangan bilimga ega edi. Tanqidiy fikrlash,

23



tahlil gilish va xulosa chigarish ko’nikmalari rivojlanmadi. Natijada jamiyat tashqi
dunyoda yuz berayotgan siyosiy, igtisodiy va madaniy o’zgarishlarni anglay olmadi.
Bu holat tarixiy jarayonlardan ortda golishga sabab bo’ldi.

Ta’lim inqgirozi ijtimoiy passivlikni kuchaytirdi. Bilimsizlik odamlarni
mavjud tartibni tangid gilmasdan gabul qilishga undadi. Mustamlakachilik
sharoitida bu holat aynigsa xavfli edi. Aholi o’z huquglari va manfaatlarini himoya
qgilish gobiliyatidan mahrum bo’ldi. Siyosiy jarayonlarda ishtirok etish ehtiyoji
shakllanmadi. Jamiyat boshgaruvdan begonalashdi.

ljtimoiy adolatsizlikning chuqurlashuvida ham ta’lim ingirozi muhim rol
o’ynadi. Bilim va ma’lumotga ega bo’lgan tor doiradagi gatlam jamiyatda ustun
mavgega ega bo’ldi. Aksariyat aholi esa imkoniyatlardan chetda qoldi. Ta’lim
ijtimoiy  harakatchanlik  vositasi bo’la olmadi. Ijtimoiy tabagalanish
mustahkamlandi. Boylik va hokimiyat bilim emas, kelib chigish va alogalar orgali
tagsimlandi.

Ta’limdagi ingiroz iqtisodiy rivojlanishga ham salbiy ta’sir ko’rsatdi.
Zamonaviy bilim va malakaga ega kadrlar yetishmadi. Hunarmandchilik va
dehgonchilik eskicha usullarda olib borildi. Texnik yangiliklarni o’zlashtirish
imkoniyati cheklangan edi. Natijada mehnat unumdorligi past bo’lib qoldi. Jamiyat
igtisodiy jihatdan mustamlakaga garam bo’lib goldi.

Ta’lim tizimining zaifligi milliy ziyolilar qatlamining shakllanishini
sekinlashtirdi. Ilg’or fikrli shaxslar kam bo’ldi. Jamiyatda yetakchilik gila oladigan,
zamonaviy bilimga ega intellektual kuch yetishmadi. Bu holat milliy uyg’onish
jarayonlarini kechiktirdi. Ijtimoiy tashabbus sust bo’1di.

Ayollar ta’limdan chetda golganligi ta’lim ingirozining eng og’ir ijtimoiy
ogibatlaridan biri edi. Ayollarning savodsizligi oilaviy tarbiya sifatiga ta’sir
ko’rsatdi. Bolalar ta’limiga bo’lgan munosabat sust bo’ldi. Jamiyatning yarmi
ijtimoiy va madaniy rivojlanishdan chetda goldi. Bu holat ijtimoiy taraqgiyotni bir
tomonlama va notekis gildi.

Ta’lim ingirozi madaniy hayotda ham turg’unlikni yuzaga keltirdi. Adabiyot,
san’at va matbuot keng ommaga yetib bormadi. Ommaviy madaniy mulogot
shakllanmadi. Og’zaki an’ana ustun bo’lib qoldi. Yozma madaniyat rivojlanmadi.
Bu holat ijtimoiy fikr almashinuvini chekladi.

Diniy-ma’naviy sohada ham salbiy ogibatlar kuzatildi. Bilimsizlik diniy
dogmatizmni Kkuchaytirdi. Din ma’naviy taraqgiyot vositasi bo’lish o’rniga,
ko’pincha yangilikka garshi kuch sifatida namoyon bo’ldi. Diniy bilimlar
zamonaviy tafakkur bilan uyg’unlashmadi. Bu holat jamiyatda ichki ziddiyatlarni
kuchaytirdi.

Ta’lim ingirozi mustamlakachilik siyosati bilan uzviy bog’liq holda ijtimoiy

garamlikni mustahkamladi. Savodsiz jamiyatni boshgarish oson edi. Mustamlaka
24



ma’muriyati ta’limning zaifligidan o’z manfaatlari yo’lida foydalandi. Bilim va
axborotga cheklangan kirish siyosiy nazoratni kuchaytirdi. Jamiyat o’z taqdirini
mustaqil belgilash imkoniyatidan mahrum bo’1di.

ljtimoiy axlog va mehnat madaniyatiga ham ta’lim inqirozi salbiy ta’sir
ko’rsatdi. Mas’uliyat, tashabbus va intizom yetarli darajada shakllanmadi. Kasbiy
madaniyat rivojlanmadi. Mehnat jamiyat taraqqiyotining asosiy omili sifatida
anglanmadi. Bu holat igtisodiy va ijtimoiy ingirozni yanada chuqurlashtirdi.

Birog ta’lim ingirozi jamiyatda muayyan uyg’onish ehtiyojini ham yuzaga
keltirdi. Ilg’or fikrli shaxslar mavjud muammolarni chuqur anglay boshladilar. Ular
ta’limni jamiyatni qutgarishning asosiy vositasi sifatida ko’rdilar. Ta’lim ingirozi
tanqidiy tafakkur uchun turtki bo’ldi. Aynan shu jarayon jadidchilik harakatining
ijtimoiy ildizlarini mustahkamladi.

Jadidlar ta’lim ingirozining ijtimoiy oqibatlarini ochiq ko’rsatdilar.
Savodsizlikni millatning eng katta fojiasi sifatida baholadilar. Ular yangi usul
maktablari orgali jamiyatni uyg’otishni magsad gildilar. Ta’limni ijtimoiy adolat,
iqtisodiy taraqgiyot va milliy uyg’onishning asosi deb bildilar.

Turkistondagi ta’lim ingirozi jamiyat hayotining barcha sohalariga salbiy
ta’sir ko’rsatdi. ljtimoiy ong turg’unlashdi. Ijtimoiy tengsizlik kuchaydi. Igtisodiy
va madaniy rivojlanish sekinlashdi. Jamiyat mustamlakachilik sharoitida zaif
holatga tushib qoldi. Aynan shu og’ir ijtimoiy oqibatlar jadidchilik harakatining
paydo bo’lishi va rivojlanishi uchun muhim tarixiy zaruratni yuzaga keltirdi.

1.3. Jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki va tashqi omillar

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining
paydo bo’lishi tasodifiy jarayon emas edi. Bu hodisa jamiyatning ichki rivojlanish
ehtiyojlari, ijtimoiy ingiroz holati va an’anaviy tuzilmalarning zamon talablariga
javob bermay qolishi bilan bevosita bog’liq bo’ldi. Jadidchilik, avvalo, jamiyat
ichida shakllangan muammolarga javob sifatida vujudga keldi.

Ichki omillarning eng muhimlaridan biri ta’lim tizimidagi chuqur ingiroz edi.
An’anaviy maktab va madrasalar zamonaviy bilim berish imkoniyatidan mahrum
bo’lib qoldi. Ta’lim mazmuni va uslubi jamiyat ehtiyojlariga mos kelmadi.
Savodsizlik darajasi yugori bo’lib goldi. Bilim va ilm-fanga bo’lgan munosabat
yuzaki tus oldi. Bu holat jamiyatning ilg’or vakillarida keskin norozilik uyg’otdi va
ta’limni isloh gilish g’oyasini tug’dirdi.

ljtimoiy tengsizlik va adolatsizlik jadidchilik g’oyalarining shakllanishiga
kuchli turtki bo’ldi. Jamiyat gatlamlari o’rtasidagi tafovut chuqurlashdi. Boylik va
hokimiyat tor doiradagi shaxslar qo’lida jamlandi. Keng omma igtisodiy va siyosiy
jihatdan garam holga tushdi. Qonun ustuvorligi amalda ishlamadi. Bu holat ijtimoiy
adolat masalasini dolzarb muammoga aylantirdi.

25



Mahalliy boshgaruv tizimining zaifligi ham ichki omillardan biri edi.
Mahalliy hokimiyat aholining ehtiyojlariga javob bera olmadi. Mansabdorlarning
suiiste’mollari keng targaldi. Aholining hokimiyatga bo’lgan ishonchi susaydi.
Siyosiy befarglik kuchaydi. SHu bilan birga, jamiyatda boshgaruvni isloh gilish
zarurati tobora anigroq sezila boshladi.

Ma’naviy sohadagi turg’unlik jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishida
muhim rol o’ynadi. Diniy qarashlar ko’pincha dogmatik shaklga ega bo’lib,
yangilikka garshi turdi. Din jamiyatni rivojlantiruvchi kuchga aylana olmadi. Bu
holat ilmiy tafakkur va ijodiy yondashuvning rivojlanishini chekladi. Ilg’or fikrli
ziyolilar din va ilm o’rtasidagi muvozanatni tiklash zarurligini angladilar.

Milliy o’zlikni anglash jarayoni ham jadidchilik g’oyalarining ichki
manbalaridan biri bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida mahalliy aholi o’zining milliy
mavqei pasayib borayotganini his qildi. Til, madaniyat va an’analar kamsitildi. Bu
holat milliy g’urur va o’zlikni himoya qilish ehtiyojini kuchaytirdi. Jadidlar milliy
uyg’onishni ma’rifat orgali amalga oshirishni magsad qgildilar.

SHahar muhitida shakllangan yangi ijtimoiy guruhlar ham jadidchilik
g’oyalarining ichki tayanchiga aylandi. Savdogarlar, hunarmandlar va o’qimishli
shaxslar an’anaviy tuzilmadan nisbatan mustaqil bo’lib, yangilikka ochiq edilar.
Ular igtisodiy va madaniy o’zgarishlardan manfaatdor edilar. Bu gatlam jadidchilik
g’oyalarini qo’llab-quvvatladi.

Axborot almashinuvi va matbuotga ehtiyojning ortishi ham ichki omil sifatida
namoyon bo’ldi. Jamiyatda o’z muammolarini muhokama qilish, fikr almashish
ehtiyoji kuchaydi. Og’zaki an’ana bu ehtiyojni qondira olmadi. Yozma madaniyat
va matbuot zarurati sezildi. Bu ehtiyoj jadid matbuotining paydo bo’lishiga zamin
yaratdi.

Ichki omillar orasida shaxsiy tashabbus va ziyolilarning mas’uliyati alohida
o’rin tutdi. Mahalliy ziyolilar jamiyat taqdiriga befarg bo’lib gola olmadilar. Ular
mavjud muammolarni tahlil qgildilar. Jamiyatni isloh qilish yo’llarini izladilar.
Jadidchilik ana shu ongli intellektual faoliyat natijasida shakllandi.

jadidchilik g’oyalarining paydo bo’lishiga ichki omillar hal giluvchi rol
o’ynadi. Ta’lim ingirozi, ijtimoiy adolatsizlik, boshgaruvdagi muammolar,
ma’naviy turg’unlik va milliy o’zlikni anglash jarayoni jadidchilikning ijtimoiy
zaminini shakllantirdi. Jadidchilik jamiyatning ichki ehtiyojlariga berilgan tarixiy
javob bo’lib, u Turkistonni modernizatsiya gilish yo’lidagi ongli harakat sifatida
maydonga chiqdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining
shakllanishida mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish hal giluvchi omillardan
biri bo’ldi. Bu yangilanish jamiyatning ichki ingirozi, ta’lim va boshgaruvdagi
muammolar, madaniy-ma’naviy turg’unlik sharoitida yuzaga keldi. Mahalliy

26



ziyolilar mavjud holatni chuqur tahlil gildilar va jamiyatni yangilash zarurligini
angladilar. Ularning tafakkuridagi burilish jadidchilikning intellektual asosini
yaratdi.

Mahalliy ziyolilar an’anaviy dunyoqarash doirasidan chigishga intila
boshladilar. Ular jamiyatdagi muammolarni fagat taqdir yoki ilohiy iroda bilan
izohlash yetarli emasligini tushundilar. Ijtimoiy muammolarning ildizi inson
faoliyati, boshgaruv tizimi va ta’lim sifati bilan bog’liq ekanini anglash kuchaydi.
Bu yondashuv tafakkurda sabab—ogibat alogalarini izlashga asoslangan yangi
fikrlash uslubini shakllantirdi.

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanishning markazida ta’lim masalasi turdi. Ular
savodsizlikni jamiyatning eng katta muammosi sifatida baholadilar. An’anaviy
maktab va madrasalardagi ta’lim mazmuni va uslubini tangid gildilar. Bilim fagat
diniy doira bilan cheklanmasligi, dunyoviy fanlar ham o’qitilishi zarurligini ilgari
surdilar. Ta’lim orgali jamiyatni uyg’otish g’oyasi ziyolilar tafakkurining asosiy
yo’nalishiga aylandi.

Mahalliy ziyolilar ilm-fanga munosabatni gayta ko’rib chiqdilar. IImni fagat
diniy bilimlar majmui sifatida emas, balki jamiyat taraqgiyotini ta’minlovchi kuch
sifatida anglay boshladilar. Ular ilm va dinni garama-garshi qo’ymasdan, ularni
uyg’unlashtirishga intildilar. Din ma’naviy asos bo’lib qgolishi, ilm esa hayotni
tartibga soluvchi vosita bo’lishi kerak degan garash shakllandi.

Tafakkurdagi yangilanish ijtimoiy adolat masalasiga munosabatda ham
namoyon bo’ldi. Ziyolilar jamiyatdagi tengsizlikni tabiiy holat sifatida gabul
gilishdan voz kecha boshladilar. Ular adolatli boshgaruv, gqonun ustuvorligi va
mansabdorlarning mas’uliyati haqgida fikr yuritdilar. Hokimiyat xalqg manfaatlariga
xizmat qilishi kerak degan g’oya shakllandi. Bu qgarashlar jadidchilikning siyosiy-
ma’naviy poydevorini mustahkamladi.

Milliy o’zlik masalasi mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanishning
muhim jihati bo’ldi. Mustamlakachilik sharoitida ular millatning til, madaniyat va
tarix orgali yashashini angladilar. Milliy o’zlikni saglash va rivojlantirish ma’rifat
bilan bog’liq ekanini tushundilar. SHu sababli ona tilida ta’lim, milliy adabiyot va
madaniyatni rivojlantirish g’oyalari ilgari surildi.

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanish shaxs masalasiga bo’lgan munosabatda
ham aks etdi. An’anaviy garashlarda shaxs jamiyatga bo’ysunuvchi unsur sifatida
talgin gilingan bo’lsa, yangi qarashlarda shaxs jamiyat taraqqiyotining faol subyekti
sifatida ko’rila boshlandi. Insonning fikrlash erkinligi, mas’uliyati va tashabbusi
muhim ahamiyat kasb etdi. Bu yondashuv jadidlarning tarbiyaviy qarashlarida
muhim o’rin egalladi.

Mahalliy ziyolilar ayollar masalasiga ham yangicha yondashdilar. Ular
ayollarning savodsizligi jamiyatning umumiy rivojiga to’sqinlik gilayotganini

27



angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy hayotdagi faolligi jamiyat taraqgiyotining
sharti sifatida ko’rila boshladi. Bu garash o’sha davr sharoitida jasoratli va ilg’or fikr
edi. Ziyolilar tafakkuridagi bu yangilanish keyinchalik jadidlar faoliyatida muhim
yo’nalishga aylandi.

Axborot va matbuotga munosabat ham o’zgardi. Ziyolilar og’zaki an’ana
jamiyat ehtiyojlarini gondira olmayotganini tushundilar. Yozma madaniyat, gazeta
va jurnallar orqgali fikr targatish zarur deb topildi. Matbuot jamiyatni uyg’otish,
muammolarni ochig muhokama qilish vositasi sifatida baholandi. Bu tafakkuriy
burilish jadid matbuotining vujudga kelishiga zamin yaratdi.

Mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish tanqidiy yondashuv bilan
tavsiflandi. Ular jamiyatdagi kamchiliklarni ochiq ayta boshladilar. An’anani mutlag
gadriyat sifatida emas, balki rivojlanishga to’sqinlik gilsa, gayta ko’rib chiqgilishi
lozim bo’lgan hodisa sifatida talgin etdilar. Bu yondashuv jadidchilikning islohotchi
ruhini belgiladi.

Ziyolilar tafakkuridagi yangilanish shaxsiy mas’uliyat hissi bilan ham bog’liq
edi. Ular jamiyat muammolarini fagat tashgi omillar bilan izohlashdan voz
kechdilar. Millatning orgada qgolishida ichki omillar, jumladan, bilim yetishmasligi
va befarglik muhim rol o’ynayotganini tan oldilar. SHu sababli o’z faoliyatlarini
ma’rifat tarqatishga bag’ishladilar.

Bu yangilangan tafakkur yakka shaxslar doirasida golib ketmadi. U jamiyatda
asta-sekin targala boshladi. Yangi garashlar ta’lim, adabiyot, matbuot va madaniyat
orgali keng ommaga yetib bordi. Natijada jadidchilik harakati uchun intellektual
muhit shakllandi.

mahalliy ziyolilar tafakkuridagi yangilanish jadidchilik g’oyalarining paydo
bo’lishida markaziy o’rin tutdi. Bu yangilanish an’anaviy garashlardan tangidiy
tafakkurga o’tish, ilm-fan va ma’rifatga tayanish, milliy o’zlikni anglash va shaxs
mas’uliyatini oshirish bilan tavsiflandi. Jadidchilik aynan shu yangilangan
tafakkurning tarixiy ifodasi sifatida vujudga keldi va Turkiston jamiyatini
modernizatsiya qilish yo’lida muhim rol o’ynadi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda ijtimoiy adolatsizlik chuqur
ildiz otgan muammo sifatida namoyon bo’ldi. Bu holat igtisodiy garamlik, siyosiy
cheklanishlar, ta’limdagi turg’unlik va madaniy tengsizlik bilan uzviy bog’liq edi.
Ana shunday sharoitda mahalliy ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni anglash, tahlil gilish
va unga garshi intellektual munosabat bildirish yo’liga o’tdilar. Bu munosabat
jadidchilik g’oyalarining muhim ichki manbalaridan biriga aylandi.

ljtimoiy adolatsizlik, avvalo, jamiyat gatlamlari o’rtasidagi keskin tafovutda
namoyon bo’ldi. Boylar va kambag’allar o’rtasidagi farg chuqurlashdi. Yer, mol-
mulk va hokimiyat tor doiradagi shaxslar qo’lida jamlandi. Keng omma igtisodiy va

28



huquqiy jihatdan zaif holatga tushdi. Bu holat ziyolilar tafakkurida adolat masalasini
markaziy muammoga aylantirdi.

Ziyolilar adolatsizlikni tasodifiy hodisa emas, balki tizimli muammo sifatida
baholadilar. Ular ijtimoiy tengsizlikning sabablari boshgaruv tizimi, soliq siyosati,
yer munosabatlari va ta’limdagi cheklanishlar bilan bog’liq ekanini ko’rsatdilar.
SHu tariga adolatsizlikka sabab bo’layotgan omillarni ochib berishga intildilar. Bu
yondashuv tanqgidiy tafakkurning kuchayganini ko’rsatdi.

Intellektual munosabatning muhim jihati adolat tushunchasining gayta talgin
gilinishi bo’ldi. An’anaviy garashlarda adolat ko’pincha taqdir va ilohiy iroda bilan
bog’lab izohlangan edi. Yangi garashlarda esa adolat ijtimoiy munosabatlar, gonun
va boshgaruv bilan uzviy alogada talgin qilindi. Ziyolilar adolatni insonlar
tomonidan ta’minlanishi lozim bo’lgan ijtimoiy gadriyat sifatida ko’rdilar.

Mahalliy ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni ma’rifat bilan bog’liq holda tahlil
gildilar. Ular savodsizlik va bilim yetishmasligi adolatsizlikni kuchaytirayotganini
angladilar. Bilimsiz jamiyat o’z huquglarini himoya gila olmaydi. SHu sababli
ta’limni adolatga erishishning asosiy vositasi deb bildilar. Ma’rifatli inson
adolatsizlikni tan olmasligi kerak degan garash shakllandi.

Ziyolilar ijtimoiy adolatsizlikni tanqgid gilishda axlogiy mezonlarga
tayandilar. Ular mansabdorlarning suiiste’mollari, poraxo’rlik va zulmni ochiq
goraladilar. Hokimiyatning xalg manfaatlariga zid faoliyati axlogiy jihatdan ham
gabul qilib bo’lmas holat sifatida baholandi. Bu tangidlar jamiyatda axlogiy
uyg’onishga xizmat qildi.

ljtimoiy adolatsizlikka garshi intellektual munosabat matbuot orgali keng
yoyildi. Gazeta va jurnallarda jamiyatdagi tengsizlik, kambag’allik va zulm hagida
macolalar chop etildi. Bu nashrlar muammolarni ochig muhokama gilish maydoniga
aylandi. Ziyolilar fikrni ommaga yetkazish orgali ijtimoiy ongni o’zgartirishga
intildilar.

Adolatsizlikka garshi munosabat milliy o’zlikni anglash bilan ham bog’liq
edi. Mustamlakachilik sharoitida ijtimoiy tengsizlik milliy kamsitilish bilan
qo’shilib ketdi. Mahalliy aholi o’zini ikkinchi darajali inson sifatida his qgila
boshladi. Ziyolilar bu holatni gabul gilib bo’Imas deb baholadilar. Ular milliy gadr-
gimmatni tiklash adolatli jamiyat qurish bilan bog’liq ekanini ta’kidladilar.

Ayollar masalasi ham ijtimoiy adolatsizlikning muhim ko’rinishi sifatida
talgin gilindi. Ayollarning ta’lim va ijtimoiy hayotdan chetlatilishi jamiyatdagi
tengsizlikni yanada kuchaytirayotgan omil sifatida ko’rildi. Ziyolilar ayollar
savodsizligi jamiyatning umumiy adolatsiz tuzilmasini mustahkamlab turayotganini
angladilar. SHu bois ayollar ta’limi adolatga erishishning muhim sharti sifatida
baholandi.

29



Intellektual munosabatning yana bir jihati adolat va qonun o’rtasidagi
bog’liglikni anglash bo’ldi. Ziyolilar gonun ustuvorligi bo’Imagan jamiyatda adolat
garor topmasligini ta’kidladilar. Qonun hamma uchun teng bo’lishi kerak degan
g’oya ilgari surildi. Bu garash jadidchilikning siyosiy-falsafiy asoslarini
mustahkamladi.

Ijtimoiy adolatsizlikka garshi intellektual munosabat zo’ravonlik va keskin
garshilik shaklini olmadi. Ziyolilar islohotchi yo’Ini tanladilar. Ular jamiyatni keskin
to’qnashuvlar orgali emas, balki ma’rifat, tarbiya va ongni o’zgartirish orgali adolat
sari olib borishni maqgsad qildilar. Bu yondashuv jadidchilikning o’ziga Xos
Xususiyati bo’1di.

Ziyolilar adolatni jamiyat taraqgiyotining sharti sifatida talgin gildilar. Adolat
bo’lmagan joyda taraqqgiyot bo’lmaydi degan fikr keng targaldi. Ijtimoiy tenglik,
imkoniyatlarning ochigligi va bilimga teng Kkirish jamiyatni rivojlantiruvchi omillar
sifatida ko’rsatildi. Bu g’oyalar jadidlarning dasturiy garashlariga asos bo’ldi.

Ushbu intellektual munosabat jamiyatda asta-sekin aks sado bera boshladi.
Adolat haqidagi fikrlar fagat ziyolilar doirasida golib ketmadi. Ular ta’lim, matbuot
va madaniyat orgali keng ommaga yetib bordi. Jamiyatda adolatsizlikka nisbatan
befarglik kamaydi. Muammolarni anglash darajasi oshdi.

Yugoridagilardan kelib chigib, ijtimoiy adolatsizlikka garshi intellektual
munosabat jadidchilik g’oyalarining muhim ichki manbasi bo’ldi. Ziyolilar
adolatsizlikni tizimli muammo sifatida tahlil gildilar. Unga garshi ma’rifat, axloq va
gonun asosida kurashish yo’lini tanladilar. Bu munosabat jamiyat ongini o’zgartirdi
va jadidchilik harakatini ijtimoiy jihatdan asoslab berdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda milliy o’zlikni anglash
jarayonlari jadidchilik g’oyalarining shakllanishida muhim ichki omil sifatida
namoyon bo’ldi. Bu jarayon jamiyatning siyosiy garamlik, ijtimoiy adolatsizlik va
madaniy-ma’naviy turg’unlik sharoitida o’zligini yo’qotish xavfini anglay boshlashi
bilan bog’liq edi. Milliy o’zlikni anglash tasodifiy hissiyot emas, balki chuqur tarixiy
va intellektual jarayon bo’lib, u jamiyat tafakkurida asta-sekin shakllandi.

Mustamlakachilik sharoiti milliy o’zlik masalasini keskinlashtirdi. Rossiya
imperiyasi siyosati natijasida mahalliy aholi siyosiy hukmronlikdan chetlatildi.
Davlat boshgaruvi, rasmiy til va ma’muriy muhitda mahalliy unsurlar ikkinchi
darajaga tushirildi. Bu holat jamiyat ongida o’z mavqeining pasayib borayotganini
anglashga olib keldi. Milliy kamsitilish hissi asta-sekin ijtimoiy ongda
mustahkamlandi.

Milliy o’zlikni anglash jarayonida til masalasi alohida ahamiyat kasb etdi. Til
millatning asosiy belgisi sifatida gayta anglana boshladi. Ona tilining rasmiy va
madaniy hayotdan siqgib chigarilishi ziyolilarni jiddiy tashvishga soldi. Ular tilni

fagat muloqot vositasi emas, balki milliy tafakkur va madaniyatning asosi sifatida
30



ko’rdilar. SHu sababli ona tilida ta’lim, adabiyot va matbuotni rivojlantirish
g’oyalari ilgari surildi.

Tarixiy xotira milliy o’zlikni anglashning muhim omiliga aylandi. Mahalliy
ziyolilar o’tmishdagi buyuk sivilizatsiya, ilm-fan va madaniyat yutuglarini eslash
orgali milliy g’ururni uyg’otishga intildilar. Turkiston tarixining boy merosi gayta
baholandi. Bu jarayon jamiyatda “biz kimmiz” degan savolga javob izlash bilan
kechdi. Tarix millatni uyg’otuvchi manba sifatida talgin gilindi.

Milliy o’zlikni anglash jarayoni diniy omil bilan ham uzviy bog’liq bo’ldi.
Islom dini asrlar davomida jamiyatning ma’naviy asosini tashkil etgan edi.
Mustamlakachilik sharoitida din milliy birdamlikni saglovchi omil sifatida namoyon
bo’ldi. Birog jadidlar dinni fagat an’anaviy shaklda emas, balki zamon bilan
uyg’unlashtirilgan holda talgin qilishga intildilar. Ular din milliy o’zlikni
mustahkamlovchi, lekin taragqgiyotga to’sqinlik gqilmaydigan kuch bo’lishi
kerakligini ta’kidladilar.

Milliy o’zlikni anglash jarayonida ta’lim muhim rol o’ynadi. Savodsizlik va
cheklangan bilim milliy ongning rivojlanishiga to’sqinlik gilayotganini ziyolilar
anig angladilar. SHuning uchun ta’limni milliy uyg’onishning asosiy vositasi
sifatida baholadilar. Ta’lim orgali milliy tarix, til va madaniyatni ongli ravishda
anglash mumkin edi. Bu yondashuv jadidchilik ta’lim konsepsiyasining asosiga
aylandi.

ljtimoiy tengsizlik va adolatsizlik milliy o’zlikni anglash jarayonini
tezlashtirdi. Jamiyatda keng targalgan kambag’allik va huqugsizlik holatlari shaxsiy
muammo sifatida emas, balki milliy muammo sifatida anglana boshladi. Ziyolilar
jamiyatning orgada golishini millatning umumiy fojiasi sifatida talgin gildilar. Bu
esa milliy mas’uliyat hissini kuchaytirdi.

Matbuot milliy o’zlikni anglash jarayonida muhim vositaga aylandi. Gazeta
va jurnallar orgali milliy muammolar muhokama gilindi. Jamiyat o’z holatini tahlil
qgilish imkoniyatiga ega bo’ldi. Matbuot milliy ongni shakllantirish maydoniga
aylandi. Jadid nashrlari milliy til, madaniyat va ta’lim masalalarini keng yoritdi. Bu
jarayon milliy fikrning ommalashuviga xizmat qildi.

Adabiyot va san’at ham milliy o’zlikni anglash jarayonida muhim rol o’ynadi.
Badiiy asarlarda milliy hayot, muammolar va orzu-umidlar aks ettirildi. Adabiyot
millatning ichki kechinmalarini ifodalovchi vositaga aylandi. Bu orgali jamiyat
o’zini anglashga, muammolarini tan olishga va ularni bartaraf etish yo’llarini
izlashga undaldi.

Milliy o’zlikni anglash jarayonida shaxs masalasi ham muhim ahamiyat kasb
etdi. An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida
talgin gilingan edi. Yangi garashlarda esa shaxs millat taraqgiyotining faol subyekti

sifatida ko’rila boshladi. Har bir inson milliy mas’uliyatni his etishi kerak degan
31



g’oya shakllandi. Bu yondashuv jadidlarning tarbiyaviy garashlarida muhim o’rin
egalladi.

Ayollar masalasi milliy o’zlikni anglash jarayonida alohida o’rin tutdi.
Ziyolilar  ayollarning  savodsizligi  millatning  yarmini  rivojlanishdan
chetlatayotganini angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi milliy
uyg’onishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu garash milliy o’zlikni kengroq
va chuqurroq talgin gilishga olib keldi.

Milliy o’zlikni anglash jarayoni tashqi dunyo bilan solishtirish orgali ham
rivojlandi. Ziyolilar boshga xalglarning taraqgiyot yo’lini o’rganib, 0’z jamiyatining
holatini baholadilar. Bu solishtirish o’z kamchiliklarini anglashga yordam berdi.
SHu bilan birga, milliy rivojlanishning o’ziga xos yo’lini izlash zaruratini yuzaga
chigardi.

Bu jarayon bir yo’la kechmadi. Milliy o’zlikni anglash asta-sekin, murakkab
va ziddiyatli tarzda shakllandi. An’anaviy garashlar bilan yangi tafakkur o’rtasida
kurash bo’ldi. Birog bu kurash milliy ongning o’sishiga xizmat qildi. Jadidchilik
harakati ana shu jarayonning tashkiliy va mafkuraviy ifodasiga aylandi.

Milliy o’zlikni anglash jarayonlari jadidchilik g’oyalarining shakllanishida
muhim ichki omil bo’ldi. Til, tarix, madaniyat, ta’lim va ijtimoiy adolat
masalalarining gayta anglanishi milliy ongni uyg’otdi. Mustamlakachilik sharoitida
millat o’zligini saglab qolish va rivojlantirish zarurati anig namoyon bo’ldi.
Jadidchilik aynan shu milliy o’zlikni anglash jarayonining ongli, ma’rifiy va tarixiy
ifodasi sifatida maydonga chiqdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik harakatining
shakllanishi fagat ichki ijtimoiy va madaniy omillar bilan cheklanib golmadi. Bu
jarayonga tashqi g’oyaviy ta’sirlar ham muhim darajada ta’sir ko’rsatdi. Turkiston
ziyolilari tashqgi dunyo bilan alogalar orgali yangi tafakkur, islohotchi garashlar va
modernizatsiya g’oyalarini o’zlashtirdilar. Ushbu tashqi ta’sirlar jadidchilikning
mazmuni va yo’nalishini boyitdi.

Eng muhim tashqgi g’oyaviy manbalardan biri Rossiya musulmonlari
jadidchiligi bo’ldi. Qozon, Ufa va Orenburg markazlarida shakllangan islohotchi
musulmon ziyolilari Turkiston ziyolilari uchun muhim namuna bo’ldi. Bu
hududlarda yangi usul maktablari, zamonaviy darsliklar va matbuot rivojlandi.
Ismoil G’aspirali ilgari surgan “Til, fikr va ishda birlik” g’oyasi Turkiston
jadidlariga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Ta’lim orqgali millatni uyg’otish konsepsiyasi
aynan shu mubhitdan kirib keldi.

Ikkinchi muhim tashqgi manba Usmoniylar imperiyasidagi islohotlar bo’ldi.
XIX asrda Usmoniylar davlati modernizatsiya yo’liga o’tdi. Ta’lim, matbuot va
davlat boshgaruvida islohotlar amalga oshirildi. Turkiston ziyolilari bu tajribani

islomiy gadriyatlarni saglagan holda modernizatsiya gilish modeli sifatida gabul
32



qgildilar. Usmoniy matbuoti, adabiyoti va siyosiy fikri jadidlar dunyogarashini
shakllantirishda muhim o’rin tutdi.

Yevropa ma’rifatchilik g’oyalari ham jadidchilik shakllanishiga bilvosita
ta’sir ko’rsatdi. Ilm-fan, texnika, ratsional fikrlash va huquqgiy jamiyat tushunchalari
Turkiston ziyolilari tomonidan kuzatildi va o’rganildi. Yyevropa taraqqiyoti
misolida ilm va bilim jamiyatni rivojlantiruvchi asosiy kuch ekanligi anglandi.
Jadidlar Yyevropa tajribasini to’liq ko’chirmasdan, uni mahalliy sharoitga
moslashtirishga intildilar.

Tashqi ta’sirlar orasida matbuot va axborot almashinuvi alohida ahamiyatga
ega bo’ldi. Turkiston ziyolilari Rossiya, Usmoniylar va boshga hududlarda chop
etilgan gazetalarni o’qish orgali dunyogarashlarini kengaytirdilar. Matbuot
jamiyatni uyg’otish, muammolarni muhokama gilish va g’oyalarni targatish vositasi
sifatida anglana boshladi. Bu tajriba Turkistonda jadid matbuotining paydo
bo’lishiga zamin yaratdi.

Sayohatlar va ta’lim alogalari ham tashqi g’oyaviy ta’sirning muhim shakli
bo’ldi. Ayrim ziyolilar chet elda bo’lib, u yerdagi ta’lim va madaniyat tizimlarini
bevosita ko’rdilar. Bu tajriba jamiyatni yangilash zarurligi hagidagi ishonchni
mustahkamladi. O’zga jamiyatlar bilan taqgoslash orgali Turkistonning orgada
golgan jihatlari anigroq anglandi.

Tashqi g’oyaviy ta’sirlar jadidlar tafakkurida tangidiy gabul gilindi. Jadidlar
har ganday tashqi g’oyani ko’r-ko’rona gabul gilmadilar. Ular uni milliy, diniy va
madaniy gadriyatlar bilan uyg’unlashtirishga harakat qildilar. Bu yondashuv
jadidchilikni o’ziga xos va mustaqil harakatga aylantirdi.

Muhim jihat shundaki, tashqi ta’sirlar jadidchilikning shakllanishiga turtki
bo’ldi, ammo uning mazmunini to’liq belgilab bermadi. Jadidchilik ichki ehtiyojlar
bilan uyg’unlashgan tashqi g’oyalar mahsuli sifatida vujudga keldi. SHu sababli u
xalq ongiga singa oldi va ijtimoiy harakatga aylandi.

Jadidchilik shakllanishida tashqgi g’oyaviy ta’sirlar muhim rol o’ynadi.
Rossiya musulmonlari jadidchiligi, Usmoniylar islohotlari va Yyevropa
ma’rifatchiligi jadidlar dunyoqgarashini boyitdi. Birog bu g’oyalar mahalliy sharoit,
milliy ehtiyoj va madaniy qadriyatlar asosida qayta talgin gilindi. Natijada
jadidchilik Turkiston jamiyatini modernizatsiya gilishga garatilgan o’ziga xos, ongli
va tarixiy harakat sifatida shakllandi.

XIX asr davomida Usmoniylar imperiyasida amalga oshirilgan islohotlar
Turkiston jadidchiligi shakllanishiga muhim tashqgi g’oyaviy ta’sir ko’rsatgan
omillardan biri bo’ldi. Usmoniylar davlati musulmon dunyosida modernizatsiya
yo’liga ongli ravishda kirgan ilk siyosiy tuzilmalardan biri sifatida Turkiston
ziyolilari e’tiborini tortdi. Bu islohotlar islomiy qadriyatlarni saglagan holda

jamiyatni yangilash mumkinligini amalda namoyon etdi.
33



Usmoniylar imperiyasida XIX asrning birinchi yarmidan boshlab Tanzimat
islohotlari amalga oshirildi. Bu islohotlar davlat boshgaruvi, huqug tizimi, ta’lim va
madaniyat sohalarini gamrab oldi. Asosiy magsad davlatni ichki ingirozdan
chigarish va Yyevropa davlatlari bilan raqobat gila oladigan darajaga yetkazish edi.
Qonun ustuvorligi, fugarolarning huquqgiy tengligi va markazlashgan boshgaruv
g’oyalari ilgari surildi. Bu tamoyillar Turkiston ziyolilari tafakkurida yangicha
siyosiy fikrning shakllanishiga turtki bo’1di.

Ta’lim sohasidagi islohotlar Usmoniylar tajribasining eng muhim jihatlaridan
biri edi. An’anaviy madrasa tizimi saglangan holda, dunyoviy fanlarni o’qitadigan
yangi maktablar tashkil etildi. Harbiy, texnik va fugarolik bilimlarini beruvchi ta’lim
muassasalari ochildi. O’quv dasturlariga matematika, geografiya, tarix va tabiiy
fanlar Kkiritildi. Bu tajriba Turkiston jadidlari uchun ta’lim orgali jamiyatni
modernizatsiya gilish mumkinligi hagidagi ishonchni mustahkamladi.

Usmoniylar islohotlarida matbuot va axborot siyosati ham muhim o’rin tutdi.
Gazeta va jurnallar davlat va jamiyat hayotining ajralmas gismiga aylandi. Matbuot
ijtimoiy muammolarni muhokama qilish, islohotlarni targ’ib gilish va ommaviy
ongni shakllantirish vositasi bo’lib xizmat qildi. Turkiston ziyolilari Usmoniy
matbuotini kuzatar ekan, so’z erkinligi va jamoatchilik fikrining ahamiyatini anglay
boshladilar. Bu tajriba keyinchalik Turkistonda jadid matbuotining shakllanishiga
bevosita ta’sir ko’rsatdi.

Usmoniylar tajribasining yana bir muhim jihati islom va zamonaviylik
o’rtasidagi muvozanatni saglashga intilish edi. Islohotlar diniy gadriyatlarni inkor
etmadi. Aksincha, ularni yangi sharoitga moslashtirishga harakat qildi. Din
jamiyatni birlashtiruvchi ma’naviy kuch sifatida saglab golindi, birog ilm-fan va
dunyoviy bilimlar bilan uyg’unlashtirildi. Bu yondashuv Turkiston jadidlari uchun
islomiy modernizm modeli vazifasini bajardi.

Turkiston ziyolilari Usmoniylar islohotlarini bevosita ko’rish yoki bilvosita
manbalar orgali o’rganish imkoniga ega bo’ldilar. Usmoniy hududlarida chop
etilgan kitoblar, gazeta va jurnallar Turkistonga yetib keldi. Ayrim ziyolilar Istanbul
bilan madaniy va ilmiy alogalar o’rnatdilar. Bu alogalar orqgali islom olamida
yangilanish jarayoni mavjudligi aniq anglab yetildi.

Usmoniylar tajribasi Turkiston jadidlariga milliy davlat va jamiyat
tushunchalarini chuqurrog anglashga yordam berdi. Usmoniylar imperiyasida milliy
ong masalasi murakkab bo’lsa-da, davlatni saglab qolish uchun ma’rifat va islohot
zarurligi tan olindi. Bu fikr Turkistonda ham mustamlakachilik sharoitida milliy
uyg’onishning zarur sharti sifatida gabul gilindi.

Ayollar masalasida ham Usmoniylar tajribasi muhim ta’sir ko’rsatdi.
Islohotlar doirasida ayollar ta’limi masalasi asta-sekin kun tartibiga chiqgdi. Bu holat

Turkiston ziyolilari tafakkurida ayollar savodsizligi jamiyat taragqiyotiga to’sqinlik
34



gilayotganini yanada aniqroq ko’rsatdi. Jadidlar ayollar ta’limini milliy
rivojlanishning muhim sharti sifatida talgin gila boshladilar.

SHu bilan birga, Turkiston jadidlari Usmoniylar tajribasini tangidiy ruhda
gabul gildilar. Ular bu islohotlarni to’liq ko’chirish mumkin emasligini tushundilar.
Turkistonning tarixiy, ijtimoiy va siyosiy sharoiti boshgacha edi. SHu sababli
Usmoniylar islohotlari namuna va ilhom manbai sifatida baholandi, ammo mahalliy
sharoitga moslashtirildi.

Usmoniylar islohotlarining Turkistonga ta’siri bevosita siyosiy emas, balki
intellektual va madaniy yo’nalishda namoyon bo’ldi. Jadidlar davlat tuzumini emas,
avvalo jamiyatni yangilashni magsad qildilar. Ular Usmoniylar tajribasidan
islohotchi tafakkur, ma’rifatga tayanish va milliy o’zlikni saglagan holda
modernizatsiya qilish g’oyalarini o’zlashtirdilar.

Muhim jihat shundaki, Usmoniylar islohotlari Turkiston jadidlariga
musulmon jamiyati zamonaviy taraqqiyot yo’liga kira oladi degan ishonchni berdi.
Bu ishonch mustamlakachilik sharoitida aynigsa ahamiyatli edi. Jadidlar orgada
qolish sababini din bilan emas, balki bilim yetishmasligi va boshgaruvdagi
muammolar bilan bog’ladilar.

Usmoniylar islohotlari Turkiston jadidchiligi shakllanishida muhim tashqi
g’oyaviy omil bo’ldi. Ta’lim, matbuot, davlat boshgaruvi va madaniyat sohalaridagi
yangilanishlar jadidlar tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Biroq bu ta’sir ko’r-
ko’rona taglid emas, balki tangidiy o’zlashtirish shaklida namoyon bo’ldi. Natijada
Usmoniylar tajribasi jadidchilikni islomiy gadriyatlar bilan uyg’unlashgan
modernizatsiya harakati sifatida shakllantirishga xizmat gildi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining
shakllanishida Rossiya musulmon jadidchiligi bilan alogalar hal giluvchi tashqi
g’oyaviy omil sifatida namoyon bo’ldi. Bu alogalar aynigsa 1880-1917-yillar
oralig’ida kuchayib, Turkiston jadidlarining ta’lim, matbuot va ijtimoiy tafakkurini
shakllantirishda muhim rol o’ynadi.

Rossiya musulmon jadidchiligi X1X asrning 80-yillarida Volga—Ural
mintagasida vujudga keldi. Ushbu harakatning yetakchi namoyandasi Ismoil
G’aspirali (1851-1914) bo’lib, u 1883-yil 10-aprelda Qrimning Bogchasaroy
shahrida “Tarjimon” gazetasini nashr eta boshladi. Bu gazeta Rossiya imperiyasi
hududidagi musulmon xalglar uchun yagona umumiy axborot va ma’rifiy minbarga
aylandi. “Tarjimon” Turkistonga ham muntazam yetib kelib, mahalliy ziyolilar
tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi.

Ismoil G’aspirali tomonidan ilgari surilgan “Til, fikr va ishda birlik” shiori
XIX asr oxiriga kelib Turkiston ziyolilari orasida keng targala boshladi. Ushbu shior
ilk bor 1893-yilda G’aspirali tomonidan keng targ’ib gilingan bo’lib, u musulmon

35



jamiyatlarini madaniy va ma’rifiy jihatdan birlashtirishga garatilgan edi. Turkiston
jadidlari bu g’oyani milliy uyg’onishning muhim tamoyili sifatida gabul gildilar.

Rossiya musulmon jadidchiligi bilan alogalar, avvalo, ta’lim sohasida
namoyon bo’ldi. 1884-yilda Qrimda ilk yangi usul maktabi ochildi. Ushbu maktabda
savod o’rgatishning tovush asosidagi (usuli savtiya) metodi qo’llanildi. Bu metod
an’anaviy yodlash usulidan tubdan farq gilar edi. 1890-yillarga kelib Qozon, Ufa va
Orenburgda yuzlab yangi usul maktablari faoliyat yurita boshladi. Turkiston
ziyolilari bu tajribani diggat bilan o’rgandilar.

1898-1905-yillar oralig’ida Turkistonda ilk yangi usul maktablari ochila
boshladi. Bu jarayonda Rossiya musulmon jadidchiligi tajribasi asosiy namuna
bo’lib xizmat qildi. Darsliklar, o’quv dasturlari va pedagogik metodlar Volga—Ural
mintagasidagi tajribaga tayanib ishlab chiqgildi. Aynigsa, 1901-1904-yillarda
Turkistonda yangi usul maktablari soni sezilarli darajada oshdi.

Matbuot sohasidagi alogalar ham muhim ahamiyat kasb etdi. 1905-yil 17-
oktabrda Rossiya imperiyasida ¢’lon gilingan Manifestdan so’ng nisbiy matbuot
erkinligi yuzaga keldi. Natijada musulmon matbuoti jadal rivojlandi. 1906-1911-
yillar oralig’ida Qozon va Orenburgda o’nlab gazeta va jurnallar chop etildi. Bu
nashrlar Turkistonga targalib, mahalliy jadid matbuotining shakllanishiga bevosita
ta’sir ko’rsatdi.

Rossiya musulmon jadidchiligi diniy islohot masalasida ham muhim
yo’nalish belgilab berdi. 1890-1900-yillarda G’aspirali va uning safdoshlari dinni
zamon talablariga mos talgin qilish g’oyasini ilgari surdilar. Ular diniy ta’lim bilan
dunyoviy fanlarni uyg’unlashtirish zarurligini asosladilar. Bu yondashuv Turkiston
jadidlari tomonidan ham gabul gilindi va diniy konservatizmni tanqid gilishga zamin
yaratdi.

Alogalarning yana bir muhim shakli shaxsiy safarlar va bevosita mulogotlar
orgali amalga oshdi. 1902—-1908-yillar oralig’ida ayrim Turkiston ziyolilari Qozon
va Orenburgga safar gilib, u yerdagi maktablar va madaniy muhit bilan tanishdilar.
Bu safarlar natijasida yangi usul maktablarini tashkil etish bo’yicha amaliy tajriba
Turkistonga olib kelindi.

Rossiya musulmon jadidchiligi  Turkiston jadidlariga mustamlakachilik
sharoitida isloh qilish tajribasini ham berdi. Volga—Ural musulmonlari Rossiya
imperiyasi tarkibida uzoq vaqgt yashaganligi sababli, ular siyosiy ochiq garshilikdan
ko’ra, ma’rifat va madaniyat orqali o’zgarish qilish yo’lini tanlagan edilar. Bu tajriba
Turkiston uchun aynigsa dolzarb bo’ldi.

1910-1914-yillar oralig’ida Rossiya musulmon jadidchiligi bilan Turkiston
jadidchiligi o’rtasidagi g’oyaviy yaginlik yanada mustahkamlandi. Matbuot, ta’lim
va madaniy alogalar muntazam tus oldi. Jadidlar o’zlarini fagat mahalliy harakat

36



emas, balki butun musulmon dunyosidagi ma’rifiy uyg’onishning bir gismi sifatida
anglay boshladilar.

SHu bilan birga, Turkiston jadidlari Rossiya musulmon jadidchiligi tajribasini
tangidiy yondashuv asosida gabul gildilar. Ular Turkistonning ijtimoiy va madaniy
sharoiti Volga—Ural mintagasidan farg qilishini yaxshi angladilar. SHu sababli
ayrim metod va g’oyalar moslashtirildi yoki qayta talgin qilindi. Bu holat
jadidchilikning mahalliy xususiyatlarini saglab golishga imkon berdi.

1917-yil fevral ingilobi Rossiya musulmon jadidchiligi bilan alogalarda yangi
bosqgichni boshlab berdi. Birog aynan 1883-1917-yillar oralig’ida shakllangan
g’oyaviy hamkorlik Turkiston jadidchiligining intellektual poydevorini yaratib
bo’ldi. Bu davr jadidchilikning shakllanish va mustahkamlanish bosgichi sifatida
tarixga kirdi.

Rossiya musulmon jadidchiligi bilan alogalar Turkiston jadidchiligining
shakllanishida muhim tarixiy rol o’ynadi. 1883-yildan boshlab ta’lim, matbuot va
diniy islohotlar sohasidagi tajriba Turkistonga izchil ravishda kirib keldi. Bu ta’sir
1900-1914-yillarda aynigsa kuchaydi. Jadidlar bu g’oyalarni ko’r-ko’rona gabul
gilmadilar, balki mahalliy ehtiyojlarga moslashtirdilar. Natijada Turkistonda
jadidchilik mustaqil, ongli va tarixiy zarurat sifatida shakllandi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadidchilik g’oyalarining
shakllanishida Yyevropa modern tafakkurining Kkirib kelishi muhim tashqi
omillardan biri bo’1di. Bu ta’sir bevosita emas, balki bilvosita va tanlab o’zlashtirish
shaklida kechdi. Yyevropa g’oyalari Turkistonga Rossiya imperiyasi siyosiy-
madaniy muhiti, ta’lim tizimi, matbuot va shahar hayoti orqgali Kirib keldi.

Ma’lumki Yyevropa ijtimoiy tafakkurining asosiy belgilariga ratsional
fikrlash, ilm-fan ustuvorligi, shaxs erkinligi, qonun ustuvorligi va taraqgiyot g’oyasi
Kirardi. Bu tushunchalar Turkiston jamiyati uchun yangilik edi. An’anaviy tafakkur
ko’proq taqdir, urf-odat va diniy autoritetlarga tayanar edi. SHu sababli Yyevropa
tafakkuri mavjud dunyogarashni sinovdan o’tkazdi.

Yevropa g’oyalari Turkistonga avvalo Rossiya imperiyasi ta’lim va ma’muriy
tizimi orgali XIX asrning ikkinchi yarmida kira boshladi. 1867-yilda Turkiston
general-gubernatorligi tashkil etilishi bilan rus ma’muriyati, harbiylar va
muhandislar mintagaga joylashtirildi. Ular bilan birga Yyevropa ilmiy va texnik
garashlari ham Kirib keldi. Bu jarayon shahar muhitida aynigsa tez kechdi.

1870-1880-yillarda Turkiston shaharlarida rus maktablari, texnik bilim
beruvchi kurslar va harbiy o’quv muassasalari ochildi. Bu muassasalarda Yyevropa
fanlari asosida tuzilgan dasturlar qo’llanildi. Matematika, geografiya, tarix va tabiiy
fanlar zamonaviy metodlar asosida o’qitildi. Ayrim mahalliy yoshlar bu bilimlar
bilan tanishish imkoniga ega bo’ldilar.

37



Yevropa ijtimoiy tafakkurining kirib kelishida matbuot muhim rol o’ynadi.
XIX asr oxiri — 1905-yilgacha Turkistonda rus tilidagi gazeta va jurnallar faoliyat
yuritdi. Ularda ilm-fan, texnika va jamiyat taraqgiyoti hagidagi magolalar chop
etildi. Jadid ziyolilari bu nashrlar orgali Yyevropa hayoti va taraqqiyot modeli bilan
tanishdilar.

1905-yil 17-oktabr Manifesti Yyevropa g’oyalarining targalishida yangi
bosgichni boshlab berdi. Manifestdan so’ng Rossiya imperiyasida nisbiy so’z va
matbuot erkinligi yuzaga keldi. 1906-1914-yillar oralig’ida Turkistonda mahalliy
tillarda gazeta va jurnallar paydo bo’ldi. Bu nashrlarda Yyevropa taragqiyoti, ilm-
fan yutuglari va jamiyatni isloh gilish masalalari muhokama qgilindi.

Yevropa ijtimoiy tafakkurining asosiy ta’siri ilm-fan wva bilimga
munosabatning o’zgarishida namoyon bo’ldi. Jadidlar Yyevropa taraqqgiyotining
asosini qurol yoki kuchda emas, balki ilm va ta’limda ko’rdilar. Ular “taraqqiyot —
iIlm natijasi” degan xulosaga keldilar. Bu garash jadidchilik ta’lim konsepsiyasining
markaziga aylandi.

Yevropa tafakkuri jadidlar dunyoqarashida ratsional fikrlash madaniyatini
shakllantirdi. Muammolarni afsona yoki taqdir bilan emas, balki sabab va ogibat
orgali tushuntirishga intilish kuchaydi. Jamiyatdagi gologlik diniy e’tigod bilan
emas, balki savodsizlik va noto’g’ri boshgaruv bilan bog’lab izohlandi. Bu
yondashuv jadidchilikning tangidiy ruhini kuchaytirdi.

Huquqgiy davlat va qonun ustuvorligi g’oyalari ham Yyevropa modern
tafakkuri orgali kirib keldi. Jadidlar Yyevropa jamiyatlarida gonun hamma uchun
barobar ishlashini kuzatdilar. Bu holat ularni mahalliy boshgaruvdagi adolatsizlikni
tanqid qgilishga undadi. Jadidlar jamiyat taraqgiyoti adolatli qonunlar bilan bog’liq
ekanini angladilar.

Yevropa modern tafakkuri shaxs masalasiga bo’lgan munosabatni ham
o’zgartirdi. An’anaviy jamiyatda shaxs jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida
garalgan bo’lsa, Yyevropa garashlarida shaxs faol, mas’uliyatli va ongli subyekt
sifatida talgin gilindi. Jadidlar bu yondashuvni gabul gildilar. Insonning bilim olish
huquqi va jamiyat hayotida ishtiroki muhim deb topildi.

Ayollar masalasida ham Yyevropa g’oyalari bilvosita ta’sir ko’rsatdi. XIX asr
oxiri — XX asr boshlarida Yyevropada ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi kengayib
borayotgan edi. Jadidlar bu jarayonni kuzatar ekan, ayollar savodsizligi jamiyat
taraqgiyotiga to’sqinlik gilayotganini yanada aniq angladilar. Ayollar ta’limi
masalasi jadidchilik dasturining muhim gismiga aylandi.

Yevropa tafakkurining kirib kelishi jadidlarda modernizatsiyani tanlab
o’zlashtirish yondashuvini shakllantirdi. Jadidlar Yyevropa madaniyatini to’liq
ko’chirish tarafdori bo’lmadilar. Ular Yyevropa tajribasidan ilm-fan, ta’lim va

38



boshgaruvdagi samarali jihatlarni oldilar. Milliy va diniy gadriyatlarni saglab golish
zarur deb bildilar.

Muhim jihat shundaki, Yyevropa modern tafakkuri jadidlar uchun magsad
emas, vosita edi. Asosiy magsad millatni uyg’otish va jamiyatni rivojlantirish edi.
Yyevropa tajribasi bu yo’lda yo’l-yo’riq beruvchi omil sifatida baholandi. SHu
sababli jadidchilik g’oyalari milliy va ma’rifiy xarakterini saglab goldi.

1910-1914-yillar oralig’ida Yyevropa g’oyalari jadid matbuoti, maktablari va
adabiyotida yanada anigroq aks etdi. Ilm, taraqgiyot, mehnat va mas’uliyat
tushunchalari keng targ’ib gilindi. Jamiyatni o’zgartirish zo’ravonlik bilan emas,
balki bilim va ong orgali amalga oshirilishi kerak degan garash mustahkamlandi.

1917-yil fevral voqgealariga gadar Yyevropa modern tafakkurining
jadidchilikka ta’siri asosan ma’rifiy va intellektual yo’nalishda kechdi. Bu ta’sir
siyosiy radikalizmga emas, islohotchi ongning shakllanishiga xizmat qildi. Jadidlar
jamiyatni asta-sekin yangilash yo’lini tanladilar.

Yyevropa modern tafakkurining kirib kelishi jadidchilik g’oyalarini boyitgan
muhim tashqi omil bo’ldi. XIX asr oxiri — 1917-yilgacha bo’lgan davrda ilm-fan,
ratsional fikrlash, shaxs erkinligi va qonun ustuvorligi hagidagi garashlar Turkiston
jadidlari tafakkuriga singdi. Bu g’oyalar tangidiy va maqsadli tarzda o’zlashtirildi.
Natijada jadidchilik milliy gadriyatlarga tayangan holda modernizatsiyani magsad
gilgan ongli harakat sifatida shakllandi.

***%

39



11 BOB. JADIDLARNING IJTIMOIY-SIYoSIY QARASHLARI VA
ISLOHOT KONSEPSIYaSI

2.1. Jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi yetakchi mafkuraviy yo’nalishga
aylandi. Bu g’oya tasodifiy emas edi. U Turkiston jamiyatining siyosiy garamlik,
iqtisodiy tanazzul, ta’lim ingirozi va ma’naviy turg’unlik sharoitida vujudga keldi.
Jadidlar jamiyatni yangilashni millatning yashab qolishi va taraqqiyoti uchun zarur
tarixiy vazifa sifatida angladilar.

Jadidlar jamiyatni yangilashni, avvalo, ma’rifat orqgali islohot gilish g’oyasi
bilan bog’ladilar. Ularning fikricha, jamiyatdagi barcha muammolarning ildizi
savodsizlik va bilim yetishmasligida edi. SHu sababli ta’limni isloh gilish eng
muhim vazifa sifatida belgilandi. 1898-1905-yillardan boshlab Turkistonda yangi
usul maktablarining ochilishi jamiyatni yangilash g’oyasining amaliy ifodasiga
aylandi.

Jadidlar tafakkurida yangilanish keskin ingilobiy yo’l bilan emas, balki
bosgichma-bosqgich islohotlar orgali amalga oshirilishi kerak edi. Ular jamiyatni
zo’ravonlik yo’li bilan o’zgartirishni xavfli va samarasiz deb bildilar. Aksincha,
ongni o’zgartirish, fikrlashni yangilash va bilim targatish orgali jamiyatni isloh
qilish mumkin degan garash ustun bo’ldi. Bu yondashuv jadidchilikni islohotchi
harakat sifatida belgiladi.

Jamiyatni yangilash g’oyasi jadidlar tafakkurida ilm-fan va taraqgiyot
tushunchalari bilan chambarchas bog’liq edi. Jadidlar Yyevropa va musulmon
dunyosidagi taraqqiyot tajribalarini kuzatar ekan, ilm jamiyat rivojining asosiy omili
ekanini angladilar. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida ilm, texnika va
bilimning ahamiyati muntazam targ’ib gilindi. Ilmsiz jamiyat orgada golishga
mahkum degan xulosa keng yoyildi.

Jadidlar jamiyatni yangilashda ijtimoiy adolat masalasiga ham alohida e’tibor
garatdilar. Ular jamiyatdagi tengsizlikni tanqid gildilar. Adolatli boshgaruv, gonun
ustuvorligi va mansabdorlarning mas’uliyati jamiyat taragqiyotining muhim sharti
sifatida talgin gilindi. 1905-yil vogealaridan keyin bu masalalar yanada ochigroq
muhokama qgilina boshladi.

Milliy uyg’onish jamiyatni yangilash g’oyasining muhim tarkibiy gismi
bo’ldi. Jadidlar millatni yangilamasdan jamiyatni yangilash mumkin emasligini
angladilar. Til, tarix va madaniyatni saglash va rivojlantirish jamiyatni
yangilashning asosiy yo’nalishlaridan biri sifatida ko’rildi. 1906-1914-yillarda jadid
adabiyoti va matbuotida milliy o’zlik masalasi keng yoritildi.

40



Jadidlar tafakkurida shaxs masalasi ham yangicha talgin gilindi. An’anaviy
jamiyatda shaxs ko’proq jamoaga bo’ysunuvchi unsur sifatida garalgan bo’lsa,
jadidlar shaxsni jamiyatni yangilovchi faol kuch deb bildilar. Insonning bilim olish
huquaqi, fikrlash erkinligi va ijtimoiy mas’uliyati muhim ahamiyat kasb etdi. Bu
garashlar XX asr boshlarida jadid tarbiyaviy konsepsiyasining asosiga aylandi.

Ayollar masalasi ham jamiyatni yangilash g’oyasida muhim o’rin tutdi.
Jadidlar ayollar savodsizligi jamiyatning yarmini taraqgiyotdan chetlatayotganini
angladilar. 1900-1910-yillardan boshlab ayollar ta’limi masalasi jadid matbuotida
faol muhokama qilindi. Ayollarni o’qitish jamiyatni yangilashning ajralmas gismi
sifatida talqin qilindi.

Jadidlar jamiyatni yangilashda matbuot va madaniyatning roliga katta
ahamiyat berdilar. Gazeta, jurnal, teatr va adabiyot orgali jamiyat ongini uyg’otish
magsad qgilindi. 1906-yildan keyin Turkistonda jadid matbuotining paydo bo’lishi
bu g’oyaning amaliy ifodasi bo’ldi. Madaniyat jamiyatni yangilashning samarali
vositasi sifatida baholandi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar yangilanishni diniy gadriyatlarga zid deb
hisoblamadilar. Ular dinni jamiyatni yangilashga to’sqinlik giluvchi emas, balki
ma’naviy tayanch sifatida talgin gildilar. Din va ilm uyg’unligi g’oyasi jadidlar
tafakkurida muhim o’rin egalladi. Bu yondashuv jamiyatni yangilash g’oyasini keng
ommaga gabul gildirdi.

1914-1917-yillar oralig’ida jamiyatni yangilash g’oyasi yanada keskin tus
oldi. Ijtimoiy-siyosiy ingiroz jadidlarni faolroq bo’lishga undadi. Biroq ular baribir
zo’ravonlik yo’lini emas, ongli islohot yo’lini ustun qo’ydilar. Jamiyatni yangilash
ma’rifat va mas’uliyat orgali amalga oshirilishi kerak degan garash saglanib goldi.

1890-1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida jamiyatni yangilash g’oyasi
markaziy mafkuraga aylandi. Bu g’oya ta’lim, ilm-fan, ijtimoiy adolat, milliy
uyg’onish va shaxs mas’uliyati bilan uzviy bog’landi. Jadidlar jamiyatni tubdan
yangilashni tarixiy zarurat deb bildilar. Jadidchilik ana shu yangilanish g’oyasining
ongli va ma’rifiy ifodasi sifatida maydonga chiqdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida taraqqgiyot va islohot tushunchalari markaziy mazmun kasb etdi.
Bu ikki tushuncha jadidlar dunyogqarashida bir-birini to’ldiruvchi, uzviy bog’liq
g’oyalar sifatida shakllandi. Ular jamiyatning gologlikdan chigish yo’lini aynan shu
tushunchalar orgali izohlab berdilar.

Jadidlar nazarida taraqgiyot jamiyatning tabiiy va uzluksiz rivojlanish
jarayoni edi. Taraqqiyot fagat moddiy o’sish emas edi. U agliy, ma’naviy, madaniy
va ijtimoiy o’zgarishlarni ham o’z ichiga olardi. Jadidlar jamiyat taraqgiyotini ilm-
fan, ta’lim va ong bilan bog’ladilar. Kuch yoki zo’ravonlik taraqgiyot manbai
sifatida gabul gilinmadi.

41



Taraqgiyot tushunchasi jadidlar tafakkurida ilm ustuvorligi bilan
chambarchas bog’landi. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida “ilm”, “ma’rifat”,
“bilim” so’zlari eng ko’p qo’llanilgan tushunchalarga aylandi. Jadidlar Yyevropa va
rivojlangan jamiyatlar taragqiyotini tahlil qilib, ularning asosida ilm yotganini
ta’kidladilar. I1lmsiz jamiyat taraqqiy eta olmaydi, degan xulosa aniqg ifodalandi.

Jadidlar taraqqgiyotni tarixiy zarurat sifatida tushundilar. Ularning fikricha,
jamiyat taraqgiyotdan bosh tortsa, tanazzulga yuz tutadi. Mustamlakachilik
sharoitida bu tanazzul yanada chuqurlashishi mumkin edi. SHu sababli taragqiyot
millatning yashab qolish sharti sifatida talgin gilindi. Bu garash 1905-yildan keyin
yanada kuchaydi.

Taraqqgiyot tushunchasi shaxs omili bilan ham bog’landi. Jadidlar jamiyatni
taraqqiy ettiruvchi kuch sifatida ongli shaxsni ko’rdilar. Har bir inson bilimli,
mas’uliyatli va faol bo’lishi kerak edi. SHaxs taraqqiy etmas ekan, jamiyat ham
rivojlana olmaydi. Bu yondashuv jadidlar tarbiya konsepsiyasining asosiga aylandi.

Islohot tushunchasi esa jadidlar tafakkurida taraqgiyotga eltuvchi amaliy yo’l
sifatida talgin gilindi. Islohot keskin ingilob emas edi. U bosgichma-bosgich, ongli
va rejalashtirilgan o’zgarishlarni anglatardi. Jadidlar jamiyatni birdan o’zgartirish
mumkin emasligini yaxshi angladilar. SHu bois islohotni ehtiyotkor va izchil
jarayon sifatida ko’rdilar.

Islohotning birinchi va asosiy sohasi sifatida ta’lim belgilandi. 1898-1905-
yillardan boshlab yangi usul maktablarining ochilishi jadidlar uchun islohotning eng
muhim amaliy ko’rinishi bo’ldi. Ta’limni isloh gilmasdan jamiyatni isloh gilish
mumkin emas degan garash mustahkamlandi. Ta’lim islohoti jamiyat ongini
o’zgartirish vositasi sifatida baholandi.

Jadidlar islohotni fagat ta’lim bilan cheklamadilar. Ular ijtimoiy islohotlar
zarurligini  ham  ta’kidladilar. Adolatli  boshgaruv, gonun ustuvorligi,
mansabdorlarning mas’uliyati islohotning muhim yo’nalishlari sifatida ko’rsatildi.
1905-1910-yillarda bu masalalar jadid matbuotida keng muhokama gilindi.

Islohot tushunchasi jadidlar tafakkurida axlogiy yangilanish bilan ham bog’liq
edi. Jamiyat fagat tashqi tuzilmani o’zgartirish bilan emas, balki axlogiy me’yorlarni
yangilash orgali rivojlanadi, deb hisoblandi. Halollik, mas’uliyat, mehnatsevarlik va
vatanparvarlik islohotning ma’naviy poydevori sifatida ko’rildi.

Din masalasida ham taragqgiyot va islohot tushunchalari o’ziga xos talgin
qgilindi. Jadidlar dinni taragqiyotga zid kuch sifatida baholamadilar. Aksincha, ular
dinni ma’naviy tayanch deb bildilar. Islohot dini inkor etish emas, balki diniy
garashlarni zamon talablari bilan uyg’unlashtirish edi. Bu yondashuv jamiyatning
keng gatlamlari tomonidan gabul gilinishiga yordam berdi.

Ayollar masalasi jadidlar tafakkurida taraqgiyot va islohotning muhim

ko’rsatkichi sifatida talqin gilindi. 1900-1910-yillardan boshlab ayollar ta’limi
42



masalasi islohot dasturining ajralmas gismiga aylandi. Ayollar savodsizligi jamiyat
taraqgiyotiga to’sqinlik gilayotgan asosiy omillardan biri sifatida ko’rsatildi. Ayol
tarbiyalansa, jamiyat tarbiyalanadi degan garash shakllandi.

Taraqqgiyot tushunchasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan uzviy
bog’landi. Jadidlar millat taraqqgiy etmas ekan, jamiyat yangilanmaydi, deb bildilar.
Til, madaniyat va tarixni saglash va rivojlantirish islohotning muhim gismi sifatida
talgin gilindi. 1906-1914-yillarda jadid adabiyoti va matbuoti bu g’oyani faol targ’ib
qildi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar taraqgiyot va islohotni chet tajribani ko’r-
ko’rona ko’chirish deb tushunmadilar. Ular Yyevropa va musulmon dunyosidagi
islohot tajribalarini tanqidiy tahlil gildilar. Mos keladigan jihatlarni oldilar. Mos
kelmaydiganlarini rad etdilar. Bu yondashuv jadidchilikning mustaqil mafkuraviy
giyofasini shakllantirdi.

1914-1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy ingiroz kuchaygan sari
taraqgiyot va islohot tushunchalari yanada dolzarb tus oldi. Jadidlar jamiyatni
qutgarishning yagona yo’li ongli islohot ekanini yana bir bor ta’kidladilar.
Zo’ravonlik va tartibsizlik taraqqiyotga olib kelmaydi degan garash gat’iy saglanib
goldi.

jadidlar tafakkurida taragqiyot jamiyatning ilmiy, ma’naviy va ijtimoiy
yuksalishini anglatgan keng tushuncha bo’lsa, islohot shu taraqqgiyotga eltuvchi
ongli va bosgichma-bosgich yo’l sifatida talqin gilindi. 1890-1917-yillar davomida
bu ikki tushuncha jadidchilik mafkurasining nazariy va amaliy asosini tashkil etdi.
Jadidlar jamiyatni yangilashni aynan taragqiyot va islohot uyg’unligi orgali amalga
oshirish mumkin deb hisobladilar.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida ma’rifat orgali jamiyatni o’zgartirish konsepsiyasi markaziy
g’oya sifatida shakllandi. Bu konsepsiya jamiyatdagi gologlik, savodsizlik va
ijtimoiy adolatsizlikka garshi eng samarali va xavfsiz yo’l sifatida ko’rildi. Jadidlar
zo’ravonlikni rad etdilar. Ular ongni o’zgartirishni ustuvor deb bildilar.

Jadidlar nazarida jamiyat muammolarining ildizi savodsizlikda edi. Bilimsiz
jamiyat o’z manfaatini anglay olmaydi. U adolatsizlikka garshi tura olmaydi. SHu
bois ma’rifat jamiyatni o’zgartirishning boshlang’ich nuqtasi deb belgilandi. Bu
garash 1890-yillardan boshlab jadid matbuotida muntazam ifoda etildi.

Ma’rifat tushunchasi jadidlar tafakkurida tor ma’noda emas edi. U fagat
o’qish-yozishni anglatmadi. Ma’rifat keng mazmunga ega bo’ldi. U ilm, tarbiya,
axloq va ijtimoiy mas’uliyatni o’z ichiga oldi. Jadidlar ma’rifatni shaxsni
uyg’otuvchi kuch sifatida talgin qgildilar.

Ma’rifat orgali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi, avvalo, ta’lim islohoti bilan
bog’landi. 1898-1905-yillarda Turkistonda yangi usul maktablarining ochilishi bu

43



konsepsiyaning amaliy ifodasi bo’ldi. Jadidlar eski ta’lim usullari jamiyatni
rivojlantira olmaydi, deb hisobladilar. Ular yangi pedagogik metodlarni joriy etdilar.

Yangi usul maktablarida savod tovush asosida o’rgatildi. Dunyoviy fanlar
o’qitildi. O’quvchilar mustaqil fikrlashga o’rgatildi. Bu yondashuv jamiyatda yangi
ong shakllanishiga xizmat qgildi. Ma’rifat jamiyatni ichidan o’zgartirishi kerak degan
g’oya amalda sinaldi.

Jadidlar ma’rifatni fagat bolalar ta’limi bilan cheklamadilar. Ular kattalar
ongini o’zgartirish zarurligini ham angladilar. SHu sababli matbuot, teatr va
adabiyotdan faol foydalandilar. 1906-yildan boshlab Turkistonda jadid
matbuotining paydo bo’lishi bu jarayonni tezlashtirdi.

Gazeta va jurnallar orgali jamiyat muammolari ochiq muhokama qilindi.
Savodsizlik tangid qilindi. lImning ahamiyati tushuntirildi. Matbuot ma’rifat
targatishning eng tezkor vositasi bo’ldi. Jadidlar so’z orgali ongni o’zgartirish
mumkinligiga ishondilar.

Ma’rifat konsepsiyasida axlogiy tarbiya muhim o’rin tutdi. Jadidlar bilim
axlogsiz bo’lIsa, jamiyatni buzadi, deb hisobladilar. SHu bois halollik, mas’uliyat va
mehnatsevarlik targ’ib gilindi. Axlogiy yetuk shaxs jamiyatni o’zgartiruvchi kuch
sifatida ko’rildi.

Ma’rifat orgali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi ijtimoiy adolat bilan uzviy
bog’landi. Jadidlar adolatsizlikning asosiy sababi bilimsizlik, deb bildilar. Bilimli
inson o’z huquqini biladi. U zulmga ko’ nikmaydi. SHu sababli ma’rifat adolat sari
eltuvchi yo’l sifatida talgin gilindi.

Din masalasida ham ma’rifiy yondashuv ustuvor bo’ldi. Jadidlar dinni inkor
etmadilar. Ular diniy bilimlarni chuqur va ongli tushunishni talab gildilar. 1900-
yillardan boshlab dinni ma’rifat bilan uyg’un talgin qilish g’oyasi ilgari surildi. Bu
yondashuv jamiyatda garshilikni kamaytirdi.

Ma'’rifat konsepsiyasida milliy uyg’onish muhim ahamiyat kasb etdi. Jadidlar
millat savodsiz bo’lsa, yo’qolib ketadi, deb hisobladilar. Til, tarix va madaniyatni
o’rganish ma’rifatning ajralmas gismi sifatida ko’rildi. Bu garash 1906-1914-
yillarda jadid adabiyoti va matbuotida keng yoyildi.

Ayollar ta’limi ma’rifat konsepsiyasining muhim yo’nalishiga aylandi.
Jadidlar ayollar savodsizligi jamiyat taraqgiyotiga to’sqinlik gilayotganini aniq
angladilar. 1900-1910-yillarda ayollarni o’qitish masalasi faol ko’tarildi. Ayol
ma’rifatli bo’lsa, kelajak avlod ham ma’rifatli bo’ladi degan garash shakllandi.

Ma’rifat orgali jamiyatni o’zgartirish g’oyasi jadidlar tafakkurida bosgichma-
bosqgichlik tamoyiliga tayandi. Jadidlar jamiyatni birdan o’zgartirish mumkin
emasligini bildilar. Ong avval o’zgarishi kerak edi. So’ng ijtimoiy tuzilma o’zgaradi.
Bu yondashuv jadidchilikni islohotchi harakatga aylantirdi.

44



Jadidlar ma’rifatni chet tajribani tanlab o’zlashtirish bilan bog’ladilar. Ular
Yyevropa va musulmon dunyosidagi tajribalarni o’rgandilar. Lekin ularni ko’r-
ko’rona ko’chirmadilar. Mahalliy sharoitga moslashtirdilar. Ma’rifat milliy asosda
bo’lishi kerak degan garash ustuvor bo’ldi.

1914-1917-yillarda ijtimoiy-siyosiy ingiroz kuchaygan sari ma’rifat
konsepsiyasi yanada dolzarb tus oldi. Jadidlar jamiyatni saglab golishning yagona
yo’li ongli va ma’rifatli jamiyat qurish ekanini yana bir bor ta’kidladilar.
Zo’ravonlik emas, bilim ustuvor bo’ldi.

Muhim jihat shundaki, ma’rifat jadidlar uchun maqgsad emas, vosita edi.
Asosiy magsad jamiyatni yangilash edi. Ma’rifat shu yangilanishni ta’minlovchi eng
kuchli vosita sifatida baholandi. SHu sababli jadidchilik mafkurasi bargaror va uzoq
muddatli ta’sirga ega bo’ldi.

1890-1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida ma’rifat orgali jamiyatni
o’zgartirish konsepsiyasi markaziy o’rin egalladi. Bu konsepsiya ta’lim, axloq,
Ijtimoiy adolat va milliy uyg’onish bilan uzviy bog’landi. Jadidlar jamiyatni kuch
bilan emas, ong orgali o’zgartirish mumkinligini isbotlashga intildilar. Jadidchilik
aynan shu ma’rifiy konsepsiyaning tarixiy va ijtimoiy ifodasi bo’lib maydonga
chiqdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida an’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi muhim
g’oyaviy muammo sifatida shakllandi. Jadidlar jamiyatni yangilash zaruratini
chuqur anglagan holda, an’analarni inkor etish yo’lini tanlamadilar. Ular jamiyatni
saqglab golish va rivojlantirish fagat muvozanat asosida amalga oshishini tushundilar.

Jadidlar nazarida an’ana jamiyatning tarixiy Xotirasi edi. An’ana xalgning
ma’naviy tayanchi bo’lib xizmat gilardi. Til, din, urf-odat va axlogiy me’yorlar
jamiyatni birlashtiruvchi omillar sifatida baholandi. Jadidlar bu asoslarni yo’qotish
millatni ma’naviy bo’shliqqa olib kelishini yaxshi angladilar.

SHu bilan birga, jadidlar an’anani mutlag va o’zgarmas hodisa deb
hisoblamadilar. Ularning fikricha, vaqt o’tishi bilan an’ana yangilanmasa, u
taraqgiyotga to’sqinlik giluvchi kuchga aylanadi. 1900-yillardan boshlab jadid
matbuotida eskicha garashlarni tangid gilish kuchaydi. Bu tangid an’anani yo’q
qgilishga emas, uni zamon talablariga moslashtirishga garatilgan edi.

Yangilik jadidlar tafakkurida taraggiyotning muhim sharti sifatida talgin
gilindi. llm-fan, yangi ta’lim usullari, matbuot va madaniy shakllar yangilikning
asosiy ko’rinishlari bo’ldi. Jadidlar yangilikni jamiyatni uyg’otuvchi kuch deb
bildilar. Biroq yangilik ko’r-ko’rona gabul gilinmasligi kerakligi qat’iy ta’kidlandi.

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi, avvalo, ta’lim sohasida
yaqgol namoyon bo’ldi. An’anaviy maktab va madrasalar diniy-ma’naviy tarbiya

berishda muhim rol o’ynagan edi. Jadidlar bu rolni inkor etmadilar. Biroq 1898—
45



1905-yillardan boshlab ular ta’lim mazmunini kengaytirish zarurligini ilgari
surdilar. Diniy fanlar bilan birga dunyoviy fanlarni o’qitish muvozanatli yechim
sifatida ko’rildi.

Jadidlar ta’limda yangilikni joriy etar ekan, an’anaviy gadriyatlarni saglashga
intildilar. Yangi usul maktablarida ona tilida ta’lim berildi. Axlog va tarbiya
masalalariga katta e’tibor garatildi. Bu yondashuv yangilikni milliy an’ana bilan
uyg’unlashtirishning amaliy ko’rinishi edi.

Din masalasida ham muvozanat g’oyasi ustuvor bo’ldi. Jadidlar dinni
jamiyatni ortga tortuvchi kuch sifatida baholamadilar. Aksincha, dinni ma’naviy
tayanch deb bildilar. Biroq diniy bilimlar sxolastik shaklda emas, ongli va hayot
bilan bog’langan holda talqin gilinishi kerak, degan fikr ilgari surildi. 1900-1910-
yillarda bu yondashuv jadid tafakkurining muhim belgilaridan biriga aylandi.

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi ijtimoiy munosabatlarda
ham aks etdi. Jadidlar jamiyatdagi ierarxiya va mutlaq bo’ysunishni tanqid gildilar.
SHu bilan birga, jamiyatni keskin parchalashga garshi bo’ldilar. Ular hurmat,
mas’uliyat va jamoaviylik kabi an’anaviy qadriyatlarni saglagan holda shaxs
faolligini oshirishni maqgsad qildilar.

Ayollar masalasi muvozanat g’oyasining eng nozik sohalaridan biri bo’ldi.
An’anaviy jamiyatda ayollarning ijtimoiy roli cheklangan edi. Jadidlar bu holat
jamiyat taraqqiyotiga to’sqinlik gilayotganini angladilar. 1900-1910-yillardan
boshlab ayollar ta’limi masalasi ko’tarildi. Birogq bu masala keskin garama-
garshiliklar orgali emas, ma’rifat va tarbiya orgali hal gilinishi kerakligi ta’kidlandi.

Madaniyat va san’at sohasida ham an’ana va yangilik muvozanati muhim
bo’ldi. Jadidlar milliy adabiyot va san’atni saglash tarafdori edilar. SHu bilan birga,
yangi janrlar, teatr va publitsistika orgali ijtimoiy fikrni yangilashga intildilar. 1906—
1914-yillarda jadid teatr faoliyati bu muvozanatning yorgin namunasi bo’1di.

Til masalasida ham muvozanat g’oyasi yaqqol ko’rindi. Jadidlar ona tilini
milliy o’zlik asosi deb bildilar. SHu bilan birga, tilni soddalashtirish, tushunarli
qgilish zarurligini ta’kidladilar. Murakkab va xalgdan uzoq bo’lgan uslub tangid
gilindi. Bu yondashuv an’anaviy tilni saglagan holda uni zamonaviy mulogot
vositasiga aylantirishga garatildi.

An’ana va yangilik o’rtasidagi muvozanat jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan
voz kechish tamoyili bilan ham bog’liq edi. Jadidlar jamiyatni keskin sindirish orgali
emas, ongni asta-sekin o’zgartirish orgali yangilash mumkin, deb hisobladilar. Bu
yondashuv 1905-yildan keyingi siyosiy beqarorlik sharoitida aynigsa muhim
ahamiyat kasb etdi.

Jadidlar tashqi dunyodan kelayotgan yangiliklarni tanlab gabul gildilar.
Yyevropa va musulmon dunyosidagi tajribalar o’rganildi. Birog ular milliy

46



an’analar bilan mos kelgan hollarda gabul qilindi. Bu tangidiy yondashuv
jadidchilikni mustaqil va bargaror harakatga aylantirdi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar uchun muvozanat passiv kelishuv emas edi.
Bu faol tanlov edi. Qaysi an’anani saglash, qaysi yangilikni joriy etish mas’uliyat
bilan belgilandi. Bu jarayon jadidlar tafakkurining yetukligini ko’rsatdi.

1914-1917-yillarda ijtimoiy-siyosiy ingiroz kuchaygan sari an’ana va
yangilik o’rtasidagi muvozanat masalasi yanada dolzarb bo’ldi. Jamiyat bir
tomondan beqarorlikka yuz tutdi, ikkinchi tomondan yangilanishga ehtiyoj sezdi.
Jadidlar bu vaziyatda muvozanatni saqlashga intildilar.

1890-1917-yillar davomida jadidlar tafakkurida an’ana va yangilik
o’rtasidagi muvozanat jamiyatni yangilashning asosiy tamoyillaridan biri bo’ldi.
Jadidlar an’anani inkor etmadilar, yangilikni ko’r-ko’rona gabul gilmadilar. Ular
milliy va ma’naviy gadriyatlarga tayangan holda zamonaviy taraqqgiyotga yo’l
ochishga harakat gildilar. Jadidchilik aynan shu muvozanatli yondashuv tufayli
tarixiy ahamiyat kasb etdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida davlat, hokimiyat va adolat masalalariga munosabat muhim
Ijtimoiy-siyosiy mazmun kasb etdi. Jadidlar bu tushunchalarni jamiyatni yangilash
va millatni taraqgiyot yo’liga olib chigish bilan uzviy bog’ladilar. Ularning
garashlari an’anaviy bo’ysunuvdan fargli ravishda tangidiy va islohotchi ruhda
shakllandi.

Jadidlar nazarida davlat jamiyat manfaatlariga xizmat qilishi kerak edi. Ular
davlatni mutlag hukmron kuch sifatida emas, balki tartib, xavfsizlik va adolatni
ta’minlovchi tuzilma sifatida talgin gildilar. Mustamlakachilik sharoitida bu garash
aynigsa dolzarb edi. Jadidlar davlat hokimiyati xalgdan uzilgan holda faoliyat
yuritmasligi kerak, degan fikrni ilgari surdilar.

Hokimiyat masalasida jadidlar mas’uliyat va javobgarlik tamoyiliga alohida
¢’tibor qaratdilar. Ularning fikricha, hokimiyat egasi jamiyat oldida mas’ul bo’lishi
kerak. Mansabdorlarning zulmi, poraxo’rligi va suiiste’mollari keskin tangid gilindi.
1905-yildan keyin jadid matbuotida hokimiyatning adolatsiz faoliyatiga garshi ochiq
tangidlar kuchaydi.

Adolat tushunchasi jadidlar tafakkurida markaziy o’rin egalladi. Ular adolatni
fagat axloqgiy tushuncha sifatida emas, balki ijtimoiy va huqugiy tamoyil sifatida
talgin gildilar. Adolat jamiyat barqgarorligi va taraqgiyotining asosiy sharti deb
baholandi. Adolatsiz jamiyat tanazzulga mahkum degan garash mustahkamlandi.

Jadidlar adolat masalasini qonun ustuvorligi bilan bog’ladilar. Qonun hamma
uchun barobar bo’lishi kerak degan g’oya ilgari surildi. Hokimiyat gonun bilan
cheklanishi zarurligi ta’kidlandi. Bu garashlar Yyevropa va musulmon islohotchi

tafakkurining ta’siri ostida shakllandi, birog milliy sharoitga mos talgin gilindi.
47



Mustamlakachilik siyosati jadidlar tomonidan adolat nugtayi nazaridan tangid
gilindi. Mahalliy aholi huquglarining cheklanishi, soliglarning adolatsiz
tagsimlanishi va sud tizimidagi tengsizlik jadidlar tomonidan ijtimoiy
adolatsizlikning asosiy ko’rinishlari sifatida baholandi. Bu tangidlar siyosiy
garshilikdan ko’ra, ma’rifiy va axlogiy ruhda ifodalandi.

Jadidlar hokimiyat va adolat masalalarida zo’ravonlik yo’lini rad etdilar. Ular
jamiyatni zo’ravonlik orgali emas, ongli islohotlar orgali o’zgartirish mumkin, deb
hisobladilar. SHu sababli davlatni to’liq inkor etish emas, balki uni adolatli va
mas’uliyatli tuzilmaga aylantirish g’oyasi ustuvor bo’ldi.

Milliy manfaatlar masalasi ham jadidlarning davlat va hokimiyatga
munosabatida muhim o’rin tutdi. Ular davlat siyosati millat manfaatlariga zid
bo’lmasligi kerakligini ta’kidladilar. Til, madaniyat va ta’lim masalalarida milliy
ehtiyojlar inobatga olinishi zarurligi gqayd etildi. Bu garashlar 1910-yillarga kelib
yanada anigroq ifoda topdi.

Jadidlar shaxs va hokimiyat munosabatiga ham e’tibor garatdilar. Inson fagat
bo’ysunuvchi emas, balki ongli fugarodir, degan fikr ilgari surildi. Fugarolik
ongining shakllanishi adolatli davlat qurishning muhim sharti sifatida baholandi. Bu
yondashuv jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy qiyofasini belgiladi.

jadidlar tafakkurida davlat, hokimiyat va adolat masalalariga munosabat
1890-1917-yillar davomida tangidiy va islohotchi ruhda shakllandi. Ular adolatli
davlat, mas’uliyatli hokimiyat va qonun ustuvorligini jamiyat taragqiyotining asosiy
shartlari sifatida ko’rdilar. Jadidchilik aynan shu garashlar orgali milliy uyg’onish
va ijtimoiy yangilanishning muhim mafkuraviy poydevorini yaratdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida adolatli boshgaruv masalasi markaziy siyosiy-axloqiy
tushunchaga aylandi. Jadidlar jamiyat ingirozining asosiy sabablaridan biri sifatida
adolatsiz boshgaruvni ko’rdilar. Ularning fikricha, boshgaruv adolatga tayanmasa,
taraqqgiyot ham, ijtimoiy bargarorlik ham bo’Imaydi.

Jadidlar adolatli boshgaruvni avvalo xalg manfaatiga xizmat giladigan
hokimiyat sifatida talgin qildilar. Hokimiyat o’z manfaatini emas, jamiyat
ehtiyojlarini ko’zlashi kerak, degan qarash ustuvor bo’ldi. Mustamlakachilik
sharoitida mahalliy aholi manfaatlari chetga surilayotganini jadidlar ochiq tangid
gildilar. Bu tanqid siyosiy radikalizmga emas, axlogiy va ma’rifiy asosga tayandi.

Adolatli boshgaruv tushunchasi jadidlar nazarida mas’uliyat va javobgarlik
tamoyiliga asoslanardi. Hokimiyat egasi gilgan har bir garori uchun jamiyat oldida
mas’ul bo’lishi kerak edi. Mansabdorlarning poraxo’rligi, o’zboshimchaligi va
zulmi adolatli boshgaruvga zid holatlar sifatida baholandi. 1905-yildan keyin jadid
matbuotida bu illatlar muntazam tanqid gilina boshladi.

48



Jadidlar adolatli boshgaruvni gonun ustuvorligi bilan uzviy bog’ladilar.
Qonun hamma uchun teng bo’lishi kerak degan g’oya ilgari surildi. Hokimiyat
gonundan yugori turmasligi lozimligi ta’kidlandi. Bu garashlar an’anaviy bo’ysunuv
madaniyatidan farg gilar edi. Jadidlar shaxsiy irodaga tayangan boshgaruvni
adolatsizlik manbai sifatida ko’rdilar.

Adolatli boshgaruv masalasida jadidlar axlogiy mezonlarga katta ahamiyat
berdilar. Ularning fikricha, gonunlar mukammal bo’lsa ham, agar boshgaruvchilarda
axlogly mas’uliyat bo’lmasa, adolat garor topmaydi. Halollik, vijdon va xalq
oldidagi burch boshgaruvning asosiy tayanchi bo’lishi kerak edi. SHu sababli
jadidlar siyosiy islohotni axlogiy tarbiya bilan bog’ladilar.

Jadidlar adolatli boshgaruvni zo’ravonlikdan xoli holda tasavvur gildilar. Ular
kuch va qo’rqitishga asoslangan hokimiyatni bargaror deb hisoblamadilar.
Zo’ravonlik vagtincha itoatni ta’minlashi mumkin, ammo adolatni yaratmaydi,
degan fikr ilgari surildi. SHu bois jadidlar islohotchi, murosaga asoslangan
boshgaruv modelini afzal ko’rdilar.

Mahalliy boshgaruv masalasi jadidlar garashlarida muhim o’rin egalladi. Ular
boshgaruvning markazdan uzilgan, xalqdan yirog shaklini tanqid gildilar. Mahalliy
ehtiyojlarni bilmay turib adolatli boshgaruvni amalga oshirish mumkin emasligini
ta’kidladilar. Bu fikr XX asr boshlarida jadid siyosiy tafakkurining muhim
belgilaridan biriga aylandi.

Adolatli boshqgaruv jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik bilan bog’landi. Soliq
tizimidagi adolatsizlik, sud jarayonlaridagi tengsizlik va mahalliy aholi
huquglarining cheklanishi keskin tangid qilindi. Jadidlar adolatli boshgaruv
jamiyatdagi ijtimoiy ziddiyatlarni yumshatishini angladilar. Teng imkoniyatlar
jamiyat bargarorligining asosi sifatida ko’rildi.

Jadidlar adolatli boshgaruvni ma’rifatli jamiyat bilan uzviy bog’ladilar.
Savodsiz jamiyat adolatli boshgaruvni talab gila olmaydi, degan garash ilgari surildi.
SHu sababli ma’rifat boshgaruvni isloh gilishning muhim sharti sifatida talgin
qgilindi. Bilimli fugaro hokimiyatdan adolat talab gila oladi. Bu yondashuv
jadidchilikning ma’rifiy-siyosiy mohiyatini ko’rsatadi.

Din masalasida jadidlar adolatli boshgaruvni diniy gadriyatlar bilan zid
qo’ymadilar. Aksincha, ular adolatni diniy-axloqiy gadriyat sifatida talgin gildilar.
Adolatli hukmdor g’oyasi islomiy an’analardan kelib chiqib izohlandi. Biroq bu
g’oya zamonaviy boshgaruv talablari bilan uyg’unlashtirildi.

Jadidlar uchun adolatli boshgaruv fugarolik ongining shakllanishi bilan ham
bog’liq edi. Inson fagat bo’ysunuvchi emas, balki jamiyat hayotida mas’ul
ishtirokchi bo’lishi kerak degan qarash ilgari surildi. Fugarolik mas’uliyati
kuchaygan sari boshgaruv ham adolatli bo’lishga majbur bo’ladi, deb hisoblandi.

49



Ayollar masalasi ham adolatli boshgaruv doirasida ko’rildi. Jadidlar
jamiyatning yarmi huquqgsiz bo’lgan sharoitda adolatli boshgaruv hagida gapirish
mumkin emasligini ta’kidladilar. Ayollar ta’limi va huquglarini kengaytirish
ijtimoiy adolatning muhim sharti sifatida baholandi. Bu garash o’sha davr uchun
ilg’or fikr edi.

1914-1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy ingiroz kuchaygan sari adolatli
boshgaruv masalasi yanada dolzarb bo’ldi. Jadidlar jamiyatni saglab golishning
yagona yo’li adolatli va mas’uliyatli boshgaruv ekanini yana bir bor ta’kidladilar.
Ular keskin siyosiy to’qnashuvlardan ko’ra ongli islohotni ustuvor deb bildilar.

jadidlar tafakkurida adolatli boshgaruv xalg manfaatiga xizmat qiluvchi,
gonun ustuvorligiga tayangan, axlogiy mas’uliyatga asoslangan va zo’ravonlikdan
xoli boshgaruv modeli sifatida talgin gilindi. 1890-1917-yillar davomida bu garash
jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy dasturini belgilab berdi. Jadidlar adolatli
boshgaruvni jamiyat taraqgiyoti va milliy uyg’onishning eng muhim sharti deb
bildilar.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida hokimiyat mas’uliyati va jamiyat manfaatlari masalasi markaziy
o’rin egalladi. Jadidlar jamiyat ingirozining ildizini fagat igtisodiy qologlikda emas,
balki mas’uliyatsiz boshqgaruvda ko’rdilar. Ularning garashlarida hokimiyat kuch
emas, xizmat edi. Hokimiyat jamiyat manfaatlari yo’lida ishlashi shart edi.

Jadidlar nazarida hokimiyatning asosiy vazifasi xalq farovonligini ta’minlash
edi. Davlat apparati jamiyatdan uzilib golmasligi kerak. Aks holda u zulm va
adolatsizlik manbaiga aylanadi. Mustamlakachilik sharoitida bu holat yaqqol
ko’rindi. Mahalliy aholi manfaatlari ko’pincha e’tibordan chetda goldi. Jadidlar buni
ochiq tanqid qildilar.

Hokimiyat mas’uliyati tushunchasi jadidlar tafakkurida javobgarlik tamoyili
bilan bog’landi. Hokimiyat egasi o’z qarorlari uchun javob berishi kerak edi.
Mansabdor shaxslar gilgan xatolari uchun jazolanmasa, adolat garor topmaydi.
1905-yildan keyin jadid matbuotida aynan shu masala faol ko’tarildi. Poraxo’rlik va
suiiste’mollar keskin goralandi.

Jadidlar hokimiyatni jamiyat manfaatlaridan ustun qo’yishni mutlago rad
etdilar. Ularning fikricha, hokimiyat shaxsiy boylik yoki mavge uchun xizmat qilsa,
u legitimlikni yo’qotadi. Hokimiyat jamiyat ishonchiga tayanishi lozim. Ishtirok va
ochiqglik bo’lmasa, ishonch yo’qoladi. Ishtirok bo’lmasa, adolat ham bo’lmaydi.

Jamiyat manfaatlari jadidlar tafakkurida keng tushuncha edi. Bu fagat
igtisodiy foyda emas edi. U ta’lim, adolat, xavfsizlik va ma’naviy taraqgiyotni ham
0’z ichiga oldi. Hokimiyat ushbu sohalarda mas’ul bo’lishi kerak edi. Ta’limni
¢’tiborsiz qoldirgan boshgaruv jamiyatni tanazzulga olib boradi, degan garash

ustuvor bo’ldi.
50



Hokimiyat mas’uliyati masalasi gonun ustuvorligi bilan uzviy bog’landi.
Jadidlar hokimiyatning gonundan yuqori turishini adolatsizlik deb bildilar. Qonun
jamiyat manfaatlarini himoya qilishi kerak edi. Qonun oldida tenglik bo’lmasa,
hokimiyat mas’uliyati hagida gapirish befoyda bo’ladi. Bu fikr XX asr boshlarida
jadid siyosiy tafakkurining tayanch g’oyasiga aylandi.

Jadidlar jamiyat manfaatlarini himoya gilishda mahalliy boshgaruvning rolini
alohida ta’kidladilar. Markazdan boshgariladigan tizim mahalliy ehtiyojlarni
bilmaydi. Mahalliy sharoitni tushunmagan hokimiyat xato garorlar gabul giladi. SHu
sababli jadidlar boshgaruvda mahalliy vakillik va maslahatlashuvni muhim deb
bildilar,

Hokimiyat mas’uliyati axlogiy mezonlar bilan ham bog’landi. Jadidlar
nazarida boshgaruv fagat huquqgiy emas, axlogiy faoliyat ham edi. Halollik, vijdon
va burch tushunchalari hokimiyatning ichki mezonlari bo’lishi kerak edi. Axlogsiz
hokimiyat gonun bilan ham to’g’rilanmaydi, degan fikr ilgari surildi.

Jamiyat manfaatlarini e’tiborsiz qoldirish ijtimoiy ziddiyatlarni kuchaytiradi,
deb hisoblandi. Soliq adolatsizligi, sudlarda tengsizlik va ma’muriy bosim jamiyatni
beqarorlashtiradi. Jadidlar bu holatlarni 1906-1914-yillarda matbuotda muntazam
tahlil qildilar. Ular ijtimoiy tinchlik adolatli boshgaruvsiz bo’lmasligini
ta’kidladilar.

Hokimiyat va jamiyat munosabatida fugarolik ongi muhim o’rin tutdi.
Jadidlar jamiyatni passiv bo’ysunuvdan chigarishga intildilar. Fugaro o’z manfaatini
bilishi kerak edi. Bilimli fugaro hokimiyatdan hisob talab gila oladi. SHu sababli
ma’rifat hokimiyat mas’uliyatini ta’minlovchi vosita sifatida ko’rildi.

Ayollar masalasi ham jamiyat manfaatlari doirasida ko’rib chigildi. Jadidlar
jamiyatning yarmi chetda qolgan holatda haqiqiy manfaatlar hagida gapirish
mumkin emasligini ta’kidladilar. Ayollar ta’limi va huquglari kengaymasa, jamiyat
to’liq rivojlanmaydi. Bu garash 1900-1910-yillarda aniq ifoda topdi.

Din masalasida jadidlar hokimiyat mas’uliyatini diniy gadriyatlar bilan
uyg’un talgin qildilar. Adolat va mas’uliyat islomiy axlogning markaziy
tushunchalari sifatida izohlandi. Biroq bu tushunchalar zamonaviy boshgaruv
talablari bilan bog’landi. Din hokimiyatni cheklovchi axlogiy mezon bo’lishi kerak,
degan fikr ilgari surildi.

Jadidlar zo’ravonlikka asoslangan hokimiyat jamiyat manfaatlariga zid, deb
hisobladilar. Qo’rgitish vagtincha itoatni ta’minlaydi, ammo bargarorlik bermaydi.
Barqarorlik ishonchdan kelib chigadi. Ishonch esa mas’uliyat va adolat bilan
ta’minlanadi. SHu sababli jadidlar islohotchi boshgaruv modelini afzal ko’rdilar.

1914-1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy ingiroz chuqurlashgan sari
hokimiyat mas’uliyati masalasi yanada keskinlashdi. Jadidlar jamiyatni saqglab

51



golish uchun hokimiyatning jamiyat manfaatlariga gaytishi zarurligini yana bir bor
ta’kidladilar. Ular keskin to’qnashuvlarni emas, ongli islohotlarni yogladilar.

jadidlar tafakkurida hokimiyat mas’uliyati va jamiyat manfaatlari bir-biridan
ajralmas tushunchalar sifatida talgin gilindi. Hokimiyat xizmat gilishi kerak edi.
Qonun ustuvor bo’lishi shart edi. Axlogiy mas’uliyat zarur edi. 1890-1917-yillar
davomida bu garash jadidchilikning siyosiy-ma’rifiy mohiyatini belgilab berdi.
Jadidlar jamiyat manfaatlariga tayangan mas’uliyatli hokimiyatni milliy
taraqgiyotning eng muhim sharti deb bildilar.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida jadidlar tafakkurida gonun ustuvorligi
g’oyasi davlat, hokimiyat va adolat masalalarini anglashda tayanch tamoyilga
aylandi. Jadidlar jamiyat ingirozining asosiy sabablaridan biri sifatida shaxsiy
irodaga, zo’ravonlikka va tartibsiz boshgaruvga asoslangan tuzumni ko’rdilar. SHu
bois ular jamiyat taragqiyoti uchun gonunga tayanadigan, bargaror va adolatli
boshqgaruv zarur, degan xulosaga keldilar.

Jadidlar nazarida qonun ustuvorligi davlatning mavjud bo’lishi uchun emas,
balki jamiyatni himoya gilish uchun zarur edi. Qonun hukmdor yoki mansabdor
xohishiga bo’ysunmasligi kerak, aksincha, hokimiyatning o’zi gonun bilan
cheklanishi lozim edi. Bu garash an’anaviy bo’ysunuv madaniyatidan farq gilar edi
va jadid tafakkurining siyosiy yetukligini ko’rsatdi.

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tomonidan adolat tushunchasi bilan uzviy
bog’landi. Ularning fikricha, adolat subyektiv garorlar orgali emas, fagat umumiy
va bargaror gonunlar orgali ta’minlanadi. Qonun bo’lmagan yoki ishlamagan
jamiyatda adolat hagida gapirish mumkin emas. SHu sababli jadidlar adolatni
gonuniylik bilan izohlashga intildilar.

Mustamlakachilik sharoitida gonun ustuvorligi masalasi yanada dolzarb
bo’ldi. Mahalliy aholi huquglari ko’pincha qonun bilan emas, ma’muriy buyruglar
bilan cheklanardi. Jadidlar buni ijtimoiy adolatsizlikning asosiy manbalaridan biri
deb bildilar. Aynigsa, sud tizimidagi tengsizlik va soliq siyosatidagi nohagliklar
jadid matbuotida tangid qgilindi.

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tafakkurida shaxs huquqglari bilan
chambarchas bog’landi. Inson gonun oldida himoyalangan bo’lishi kerak edi. Hech
Kim, mansabidan gat’i nazar, qonundan yugori turmasligi lozim edi. Bu garash
jamiyatda fugarolik ongining shakllanishiga xizmat qildi. Inson o’z huqugini qonun
orgali bilishi va himoya qilishi kerak degan fikr ilgari surildi.

Jadidlar qonun ustuvorligini fagat siyosiy masala sifatida emas, balki
ma’naviy-axlogiy tamoyil sifatida ham ko’rdilar. Qonunga hurmat jamiyat
madaniyatining belgisi deb baholandi. Qonunni mensimaslik axlogiy tanazzul
belgisi sifatida talgin gilindi. SHu sababli jadidlar gonuniylikni tarbiya va ma’rifat

bilan bog’ladilar.
52



Qonun ustuvorligi masalasi jadidlar garashlarida din bilan zid qo’yilmadi.
Aksincha, adolat va gonuniylik islomiy axlogning muhim tamoyillari sifatida talgin
gilindi. Jadidlar diniy adolat tushunchasini zamonaviy huquqiy tartib bilan
uyg’unlashtirishga harakat gildilar. Bu yondashuv g’oyaning jamiyatda kengroq
gabul gilinishiga yordam berdi.

Jadidlar gonun ustuvorligini ta’minlashda sud mustaqilligi muhim, deb
hisobladilar. Sud hokimiyatdan mustaqil bo’lmasa, gonun ishlamaydi, degan garash
ilgari surildi. Sud adolatni ta’minlovchi asosiy institut sifatida ko’rildi. Bu fikrlar
XX asr boshlarida jadid siyosiy tafakkurida ancha yetuklashgan edi.

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy bargarorlik bilan ham
bog’landi. Jadidlar jamiyatdagi tartibsizlik va begarorlikni gonuniylikning zaifligi
bilan izohlashdi. Qonunlar aniq va bargaror bo’lsa, jamiyatda ishonch paydo bo’ladi.
Ishonch esa taraqgiyot uchun muhim shart edi.

Jadidlar gonun ustuvorligini ta’minlash uchun jamiyatning o’zi ham faol
bo’lishi kerak, deb hisobladilar. Fugarolar gonunni bilishi va unga amal gilishi zarur
edi. SHu sababli huqugiy ma’rifat masalasi kun tartibiga qo’yildi. Jadid matbuotida
gonuniylik, huqug va majburiyatlar hagida tushuntiruvchi magolalar paydo bo’ldi.

Qonun ustuvorligi g’oyasi jadidlar uchun zo’ravonlikka mugobil yo’l edi.
Ular muammolarni kuch bilan emas, qonuniy yo’l bilan hal gilish mumkinligiga
ishondilar. Zo’ravonlik vagtincha natija berishi mumkin, biroq bargarorlik
bermaydi, degan fikr ustuvor bo’ldi. SHu bois jadidlar islohotlarni gonuniylik
asosida amalga oshirish tarafdori edilar.

Ayrim tarixiy davrlarda, xususan 1905-yildan keyin, Rossiya imperiyasida
gonuniy islohotlar hagidagi muhokamalar jadidlar tafakkuriga ham ta’sir ko’rsatdi.
Jadidlar bu jarayonni diggat bilan kuzatib, huquqgiy davlat g’oyasini o’z sharoitlariga
mos talgin qgildilar. Birog ular gonun ustuvorligini fagat tashqi tajriba emas, balki
ichki ehtiyoj sifatida ko’rdilar.

1914-1917-yillar oralig’ida ijtimoiy-siyosiy beqarorlik kuchaygan sari gonun
ustuvorligi g’oyasi yanada dolzarb bo’ldi. Jadidlar gonun ishlamagan jamiyat
zo’ravonlik va tartibsizlikka yuz tutishini angladilar. SHu bois ular bargarorlikning
yagona yo’li gonuniylik ekanini ta’kidladilar.

jadidlar tafakkurida gonun ustuvorligi g’oyasi adolatli davlat, mas’uliyatli
hokimiyat va ongli jamiyat qurishning asosi sifatida talgin gilindi. Bu g’oya ma’rifat,
axloq va huquqiy ong bilan uzviy bog’landi. Jadidlar gonunni shaxsiy irodadan
ustun qo’ygan holda jamiyatni yangilash mumkinligiga ishondilar. Qonun
ustuvorligi jadidchilik mafkurasining siyosiy va falsafiy poydevoriga aylandi.

53



2.2. Milliy o’zlik va fugarolik ongining shakllanishi

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida milliy o’zlik va fugarolik ongining shakllanishi muhim ijtimoiy-
ma’naviy jarayon sifatida namoyon bo’ldi. Bu jarayon jamiyatni yangilash, millatni
uyg’otish va ijtimoiy mas’uliyatni kuchaytirish bilan uzviy bog’liq edi. Jadidlar
milliy o’zlikni anglamasdan turib, fugarolik ongini shakllantirish mumkin
emasligini chuqur angladilar.

Milliy o’zlik jadidlar nazarida til, tarix, madaniyat va umumiy taqdir birligiga
asoslangan tushuncha edi. Jadidlar xalgni fagat diniy jamoa sifatida emas, balki
tarixiy va madaniy birlik sifatida talgin qildilar. Bu yondashuv an’anaviy
garashlardan farqg gilar edi. 1900-yillardan boshlab jadid adabiyoti va matbuotida
milliy til va tarix masalalari keng muhokama gilina boshladi.

Til milliy o’zlikning asosiy belgisi sifatida ko’rildi. Jadidlar ona tilini saglash
va rivojlantirish millatni saglab qolish bilan teng, deb bildilar. Murakkab va xalgdan
uzoq bo’lgan uslub tanqid gilindi. Soddaroq, tushunarli til orgali keng ommaga
murojaat qgilish zarurligi ta’kidlandi. Bu yondashuv milliy ongning keng gatlamlarda
shakllanishiga xizmat qildi.

Milliy tarixga murojaat jadidlar tafakkurida muhim o’rin egalladi.
O’tmishdagi ilm-fan va madaniyat yutuglarini eslash milliy g’ururni uyg’otish
vositasi sifatida baholandi. Jadidlar tarixni afsonaviy emas, balki ibratli tajriba
sifatida talgin gildilar. Bu yondashuv millatning o’ziga ishonchini mustahkamladi.

Fugarolik ongining shakllanishi milliy o’zlik bilan uzviy bog’liq holda kechdi.
Jadidlar insonni fagat bo’ysunuvchi emas, balki jamiyat hayotida mas’ul ishtirokchi
sifatida ko’rdilar. Fugaro o’z huqug va majburiyatlarini bilishi kerak edi. Bu garash
XX asr boshlarida jadid siyosiy-ma’rifiy tafakkurining muhim belgilaridan biriga
aylandi.

Jadidlar fugarolik ongini shakllantirishda ma’rifatga alohida ahamiyat
berdilar. Savodsiz inson o’z huquqgini anglay olmaydi, deb hisoblandi. SHu bois
ta’lim va matbuot fugarolik ongini uyg’otishning asosiy vositalari sifatida
baholandi. Gazeta va jurnallar orgali jamiyat muammolari muhokama qilindi. Bu
jarayon odamlarni faol fikrlashga undadi.

Milliy o’zlik va fugarolik ongining shakllanishida adolat va gonun
tushunchalari muhim rol o’ynadi. Jadidlar gonun oldida tenglik fugarolik ongining
asosi ekanini ta’kidladilar. Adolatsizlik fugarolik ongini so’ndiradi, degan fikr ilgari
surildi. SHu sababli adolatli boshgaruv milliy uyg’onishning muhim sharti sifatida
ko’rildi.

Ayollar masalasi ham bu jarayonda e’tibordan chetda golmadi. Jadidlar
ayollarni jamiyatning faol a’zolari sifatida ko’rdilar. Ayollar savodsiz bo’lsa,

54



fugarolik ongini to’liq shakllantirish mumkin emasligi ta’kidlandi. 1900-1910-
yillarda ayollar ta’limi masalasi milliy taraqqiyot bilan bog’lab tushuntirildi.

Milliy o’zlik va fugarolik ongining shakllanishida madaniyat muhim vosita
bo’ldi. Adabiyot, teatr va publitsistika orgali jamiyat o’z muammolarini anglay
boshladi. Jadid teatrlarida ijtimoiy masalalar sahnaga olib chigildi. Bu usul fugarolik
ongini uyg’otishda samarali bo’1d.i.

Muhim jihat shundaki, jadidlar milliy o’zlikni boshga xalglarga garshi
qo’ymasdan talgin gildilar. Ular milliy o’zlikni insoniylik va taraqqgiyot bilan uyg’un
ko’rdilar. Milliy ong boshgalarni inkor etish emas, o’zini anglash vositasi sifatida
tushunildi. Bu yondashuv jadidchilikning bag’rikeng tabiatini ko’rsatdi.

1914-1917-yillar oralig’ida siyosiy beqarorlik kuchaygan sari milliy o’zlik va
fugarolik ongining ahamiyati yanada ortdi. Jadidlar millatning tagdiri fugarolarning
ongli pozitsiyasiga bog’liq ekanini chuqur angladilar. Ular jamiyatni passivlikdan
chigarishga intildilar.

jadidlar tafakkurida milliy o’zlik va fugarolik ongining shakllanishi jamiyatni
yangilashning muhim sharti sifatida talgin gilindi. Bu jarayon til, tarix, ma’rifat va
adolat bilan uzviy bog’landi. 1890-1917-yillar davomida jadidlar milliy uyg’onish
va fugarolik mas’uliyatini bir butun jarayon sifatida ko’rdilar. Jadidchilik aynan shu
uyg’onishning tarixiy va mafkuraviy ifodasi bo’ldi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida, aynigsa 1890-1917-yillar oralig’ida
jadidlar tafakkurida millat tushunchasi yangicha mazmun kasb etdi. Jadidlar millatni
fagat diniy jamoa yoki hududiy birlik sifatida emas, balki tarixiy xotira, umumiy til,
madaniyat va ijtimoiy mas’uliyatga ega ongli birlik sifatida talgin gildilar. Bu
yondashuv o’sha davr uchun yangilik bo’lib, milliy uyg’onish jarayonining
mafkuraviy asosini tashkil etdi.

An’anaviy garashlarda jamiyat ko’proq ummat yoki mahalliy jamoa doirasida
tushunilgan edi. Jadidlar esa millatni zamonaviy ijtimoiy birlik sifatida ko’ra
boshladilar. Ularning fikricha, millat tarixiy jarayonda shakllanadi va u o’z taqdirini
anglay olgan taqdirdagina yashab goladi. SHu sababli millat tushunchasi jadidlar
tafakkurida faol va mas’ul subyekt sifatida talgin gilindi.

Jadidlar millatni belgilovchi asosiy omil sifatida tilni ko’rsatdilar. Til
millatning ruhi va fikrlash tarzini ifodalaydi, deb hisoblandi. Ona tilida ta’lim berish,
matbuot va adabiyotni rivojlantirish millatni saglab golishning asosiy yo’li sifatida
talgin qilindi. 1900-yillardan boshlab jadid matbuotida til masalasi muntazam
muhokama qgilindi.

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida tarixiy xotira bilan ham uzviy
bog’landi. O’tmishdagi ilmiy va madaniy yutuglarni eslash milliy g’ururni uyg’otish
vositasi sifatida ko’rildi. Jadidlar tarixni fagat o’tmish hodisalari majmui sifatida

55



emas, balki kelajak uchun saboq manbai sifatida talgin gildilar. Bu yondashuv
millatning o’ziga bo’lgan ishonchini mustahkamladi.

Madaniyat jadidlar talginida millatning tashqgi ko’rinishi emas, balki ichki
mazmuni edi. Adabiyot, san’at va urf-odatlar millatni birlashtiruvchi kuch sifatida
baholandi. Jadidlar madaniyatni zamon bilan uyg’unlashtirish zarurligini
ta’kidladilar. An’anani saqlash bilan birga uni yangilash millatni rivojlantirishning
muhim sharti sifatida ko’rildi.

Jadidlar millat tushunchasini ma’rifat bilan bevosita bog’ladilar. Savodsiz
millat mustaqil fikrlay olmaydi, deb hisoblandi. SHu bois ta’lim milliy masala
darajasiga ko’tarildi. Yangi usul maktablari millatni uyg’otishning eng samarali
vositasi sifatida baholandi. Ma’rifat millatni fagat bilimli emas, balki ongli gilishi
kerak edi.

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida fugarolik mas’uliyati bilan boyitildi.
Millatga mansublik fagat faxr emas, balki burch ham edi. Har bir shaxs millat
ravnagi uchun mas’ul bo’lishi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv millatni passiv
jamoa emas, faol ijtimoiy kuch sifatida shakllantirdi.

Din masalasida jadidlar millat tushunchasini diniy identitet bilan zid
qo’ymadilar. Ular islomni millatning ma’naviy tayanchi sifatida ko’rdilar. Biroq
millat tushunchasi fagat diniy chegaralar bilan cheklanib golmasligi kerak, degan
fikr ilgari surildi. Din milliy ongni mustahkamlovchi omil bo’lishi kerak edi,
to’sqinlik giluvchi emas.

Jadidlar millatni boshqa xalglardan ajratib qo’yuvchi tushuncha sifatida emas,
balki insoniyat taragqiyotining bir gismi sifatida talgin qildilar. Ular milliy
rivojlanishni umumiy taraqqgiyot bilan uyg’un ko’rdilar. Bu garash jadidchilikning
ochiq va bag’rikeng xarakterini ifodaladi.

Ayollar masalasi jadidcha millat tushunchasida muhim o’rin tutdi. Jadidlar
ayollarni millatning yarmini tashkil etuvchi kuch sifatida ko’rdilar. Ayollar savodsiz
bo’lsa, millat to’liq uyg’ona olmaydi, degan fikr ilgari surildi. 1900-1910-yillarda
ayollar ta’limi milliy masala darajasida ko’tarildi.

Millat tushunchasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan ham bog’landi.
Jadidlar adolatsizlik hukm surgan jamiyatda millat taraqqiy etmasligini angladilar.
Tenglik va adolat milliy birlikni mustahkamlovchi omillar sifatida ko’rildi. SHu
sababli millat tushunchasi ijtimoiy islohotlar bilan uzviy bog’landi.

Jadidlar millatni tarixiy mas’uliyat egasi sifatida talgin gildilar. Ularning
fikricha, har bir avlod millat tagdiriga ta’sir ko’rsatadi. O’tmish xatolarini anglash
va kelajakni ongli qurish milliy vazifa sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadid
tafakkurining yetukligini ko’rsatadi.

1914-1917-yillar oralig’ida siyosiy begarorlik kuchaygan sari millat

tushunchasi yanada siyosiy mazmun kasb etdi. Jadidlar millatni o’z taqdirini
56



belgilashga godir ongli jamoa sifatida ko’ra boshladilar. Biroq ular zo’ravonlik
emas, ongli islohot yo’lini ustun qo’ydilar.

jadidlar tafakkurida millat tushunchasi til, tarix, madaniyat, ma’rifat va
fugarolik mas’uliyatiga tayangan keng ijtimoiy mazmunga ega bo’ldi. 1890-1917-
yillar davomida bu tushuncha milliy uyg’onishning mafkuraviy asosi sifatida
shakllandi. Jadidlar millatni fagat meros emas, balki kelajakni quruvchi ongli kuch
sifatida talqin qgildilar.

Jadidlar tafakkurida fugarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik jamiyatni
yangilashning muhim sharti sifatida talgin qgilindi. Ular jamiyatni fagat tashqi
islohotlar bilan emas, balki ongli va mas’ul shaxslar orgali o’zgartirish mumkin,
degan qat’iy xulosaga keldilar. Fugarolik mas’uliyati jadidlar uchun shaxsning
jamiyat oldidagi burchini anglash, ijtimoiy jarayonlarda faol ishtirok etish demak
edi.

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha passiv bo’ysunuvchi sifatida tasavvur
etilgan. Jadidlar bu garashni tanqid qildilar. Ularning fikricha, jamiyat taraqqgiyoti
shaxsning faolligiga bog’lig. Inson fagat buyruglarni bajaruvchi emas, balki
fikrlovchi, baholovchi va javobgar fugaro bo’lishi kerak edi. SHu sababli fugarolik
mas’uliyati jadidchilik mafkurasining markaziy tushunchalaridan biriga aylandi.

Fugarolik mas’uliyati jadidlar nazarida, avvalo, jamiyat tagdiriga befarq
bo’lmaslik edi. Inson o’z atrofidagi muammolarga ko’z yumsa, adolatsizlik
mustahkamlanadi, deb hisoblandi. Jadidlar befarglikni ijtimoiy tanazzulning asosiy
belgisi sifatida baholadilar. SHaxs jamiyat muammolarini o’z muammosi sifatida
gabul gilishi lozim edi.

ljtimoiy faollik tushunchasi jadidlar tafakkurida fagat siyosiy harakat bilan
cheklanib qgolmadi. U keng ma’noda talgin qgilindi. Ta’limda, madaniyatda,
matbuotda va jamoatchilik ishlarida ishtirok etish ijtimoiy faollikning muhim
ko’rinishlari sifatida baholandi. Jadidlar jamiyatni zo’ravonlik bilan emas, faol fikr
va so’z orgali o’zgartirish mumkinligiga ishondilar.

Ma'’rifat fugarolik mas’uliyatini shakllantiruvchi asosiy omil sifatida ko’rildi.
Savodsiz inson o’z huquq va burchlarini anglay olmaydi, degan garash ustuvor
bo’ldi. SHu bois ta’lim fugarolik ongining poydevori sifatida baholandi. Bilimli
shaxs jamiyatdagi adolatsizlikni ko’ra oladi va unga befarg bo’lib golmaydi.

Matbuot jadidlar uchun ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi eng muhim
vositalardan biri bo’ldi. Gazeta va jurnallar orgali jamiyat muammolari muhokama
qgilindi. Fugarolar fikrlashga, savol berishga va xulosa chigarishga undaldi. Matbuot
jamiyatni sukutdan chigaruvchi kuch sifatida talgin qgilindi. Bu jarayon fugarolik
mas’uliyatining shakllanishiga xizmat qildi.

Jadidlar ijtimoiy faollikni axlogiy mas’uliyat bilan bog’ladilar. Ularning

fikricha, faoliyat fagat manfaat uchun emas, balki jamiyat foydasi uchun bo’lishi
57



kerak edi. Halollik, vijdon va burch ijtimoiy faollikning ichki mezonlari sifatida
ko’rildi. Axlogsiz faollik jamiyatni buzadi, degan ogohlantirish ilgari surildi.

Fugarolik mas’uliyati jadidlar tafakkurida gonun va adolat bilan uzviy
bog’landi. Fugaro gonunga amal qilishi va qonuniylikni talab qgilishi kerak edi.
Qonunga hurmat ijtimoiy tartibning asosi sifatida baholandi. Jadidlar gonun oldida
tenglik bo’lmagan jamiyatda haqiqiy fugarolik mas’uliyati shakllanmasligini
ta’kidladilar.

Ijtimoiy faollik masalasida jadidlar zo’ravonlikni qat’iyan rad etdilar. Ular
keskin to’gnashuvlar jamiyatni bargarorlikdan chigarishini angladilar. Faollik ongli,
mas’uliyatli va ma’rifiy bo’lishi kerak edi. Jadidlar uchun eng katta kuch so’z, fikr
va bilim edi. SHu sababli ular islohotchi yo’Ini tanladilar.

Ayollar masalasi fugarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik doirasida muhim
o’rin egalladi. Jadidlar ayollarni jamiyat hayotidan chetlatish fugarolik ongini
yarimta qoldirishini angladilar. Ayollar ham jamiyat taqdiriga mas’ul shaxslar
sifatida ko’rildi. Ayollar ta’limi ijtimoiy faollikni kengaytirishning muhim sharti
sifatida baholandi.

Fugarolik mas’uliyati jadidlar nazarida jamoatchilik ruhini shakllantirish
bilan bog’liq edi. Inson fagat o’zi uchun emas, balki jamiyat uchun ham yashashi
kerak, degan qarash ilgari surildi. Jamoa manfaatlari bilan shaxs manfaatlari
uyg’unligi jamiyat bargarorligining asosi sifatida talgin qgilindi.

Madaniyat va san’at ham ijtimoiy faollikni oshirish vositasi sifatida
baholandi. Teatr, adabiyot va publitsistika orgali jamiyatdagi muammolar
ko’rsatildi. Bu usul odamlarni o’ylashga, baholashga va pozitsiya bildirishga undadi.
Jadidlar san’atni befarglikka garshi kurash vositasi deb bildilar.

Fugarolik mas’uliyati masalasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan
ham bog’landi. Millat taqdiri har bir fugaroning faolligiga bog’liq, degan garash
ilgari surildi. Agar fugarolar passiv bo’lsa, millat zaiflashadi. SHu sababli jadidlar
har bir insonni milliy mas’uliyatni his gilishga chagirdilar.

Muhim jihat shundaki, jadidlar fugarolik mas’uliyatini majburiyat sifatida
emas, ongli tanlov sifatida talgin gildilar. Inson jamiyat hayotida ishtirok etishni o’zi
xohlashi kerak edi. Bu yondashuv shaxs erkinligi va mas’uliyati uyg’unligini
ta’minladi.

jadidlar tafakkurida fugarolik mas’uliyati va ijtimoiy faollik jamiyatni
yangilashning asosiy ichki kuchi sifatida talgin qgilindi. Fugaro ongli, bilimli va
mas’ul bo’lsa, jamiyat o’zgaradi, degan garash ustuvor bo’ldi. Jadidlar ijtimoiy
faollikni zo’ravonliksiz, ma’rifat va axloq asosida amalga oshirish mumkinligini
ko’rsatdilar. Aynan shu yondashuv jadidchilikni bargaror va tarixiy ahamiyatga ega
harakatga aylantirdi.

58



Jadidlar tafakkurida milliy birlik g’oyasi jamiyatni yangilash va millatni
saglab golishning eng muhim sharti sifatida talgin gilindi. Ular millat ichidagi
parokandalik, befarglik va ijtimoiy bo’linish taraqgiyotga to’sqinlik gilishini chuqur
angladilar. SHu sababli milliy birlik jadidchilik mafkurasining tayanch
tushunchalaridan biriga aylandi.

Milliy birlik jadidlar nazarida fagat tashqi birlashuv emas edi. U, avvalo,
umumiy maqgsad va mas’uliyatni anglashga asoslanardi. Jadidlar millatni yagona
tanadek tasavvur qildilar. Agar uning bir qismi zaiflashsa, butun jamiyat zarar
ko’radi, degan fikr ilgari surildi. Bu yondashuv milliy birdamlikni axlogiy
majburiyat sifatida talgin gilishga olib keldi.

Jadidlar milliy birlikni ta’minlashda tilning birlashtiruvchi kuchiga katta
ahamiyat berdilar. Ona tili millatning eng muhim aloga vositasi sifatida ko’rildi. Til
orgali fikr, gadriyat va tajriba avloddan avlodga o’tadi. SHu sababli tilni saglash va
rivojlantirish milliy birlikning muhim sharti deb baholandi.

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan uzviy bog’landi.
Savodsizlik jamiyatni parchalovchi omil sifatida ko’rildi. Bilimli inson boshgani
tushuna oladi, umumiy manfaatni anglaydi. SHu bois ta’lim milliy birlikni
mustahkamlovchi asosiy vosita sifatida baholandi. Ma’rifat odamlar o’rtasida
ishonch va hamjihatlikni kuchaytiradi, degan garash ustuvor bo’ldi.

Jadidlar milliy birlikni fagat ziyolilar doirasida emas, balki keng xalg ommasi
orasida shakllantirish zarurligini ta’kidladilar. Millat fagat elita emas, balki oddiy
insonlar birligida namoyon bo’ladi, deb hisoblandi. SHu sababli jadidlar tilni
soddalashtirishga, fikrni xalgona ifodalashga intildilar. Bu yondashuv milliy birlikni
keng gatlamlarga yoyishga xizmat qildi.

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan bog’landi.
Adolatsizlik hukm surgan jamiyatda hagiqgiy birlik bo’Imaydi, degan fikr ilgari
surildi. Tenglik va adolat milliy birdamlikning axlogiy poydevori sifatida ko’rildi.
Jadidlar jamiyatdagi ijtimoiy ziddiyatlar birlikni yemiruvchi asosiy omillardan biri
ekanini angladilar.

Jadidlar milliy birlikni diniy bag’rikenglik bilan uyg’un holda talgin gildilar.
Ular dinni bo’linish manbai emas, balki ma’naviy birlashtiruvchi kuch sifatida
ko’rdilar. Diniy qarashlar millatni ajratmasligi, aksincha, umumiy axloqgiy
mezonlarni mustahkamlashi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv milliy birlikni
mustahkamlashga xizmat gildi.

Ayollar masalasi milliy birlik g’oyasida muhim o’rin egalladi. Jadidlar
jamiyatning yarmi chetda golgan holda birlik hagida gapirish mumkin emasligini
angladilar. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi milliy birlikni mustahkamlovchi omil
sifatida baholandi. Ayol ongli bo’lsa, oila mustahkam bo’ladi. Oila mustahkam

bo’lsa, millat ham mustahkam bo’ladi, degan garash ilgari surildi.
59



Milliy birlik jadidlar tafakkurida fugarolik mas’uliyati bilan ham uzviy
bog’landi. Har bir shaxs milliy birlikni saglashda o’z hissasini qo’shishi kerak edi.
Befarglik birlikni zaiflashtiradi, degan fikr qat’iy ilgari surildi. Jadidlar jamiyatni
passiv tomoshabindan faol hamkorlar jamoasiga aylantirishni magsad gildilar.

Madaniyat va san’at jadidlar uchun milliy birlikni mustahkamlovchi muhim
vosita bo’ldi. Adabiyot, teatr va publitsistika orgali umumiy muammolar ko’rsatildi.
Bu usul jamiyatni o’ylashga, bahs gilishga va umumiy yechim izlashga undadi. Jadid
teatrlarida sahnalashtirilgan asarlar milliy birlik g’oyasini targ’ib gildi.

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan xoli holda talgin
gilindi. Ular majburlash orgali birlik yaratish mumkin emasligini angladilar. Haqiqiy
birlik fagat ishonch, mulogot va umumiy gadriyatlar asosida shakllanadi. SHu
sababli jadidlar murosaga asoslangan yondashuvni afzal ko’rdilar.

Jadidlar milliy birlikni boshga xalglarga garshi qo’yilmadi. Ular milliy
birlikni insoniyat taragqgiyotiga ochiq bo’lgan holatda tasavvur gildilar. Milliy birlik
o’zligini anglash orgali boshgalar bilan hamkorlik gilish imkonini beruvchi kuch
sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadidchilikning bag’rikeng va ochig tabiatini
ko’rsatadi.

Milliy birlik g’oyasi jadidlar tafakkurida kelajak uchun mas’uliyat bilan
bog’landi. Ular birlikni vagtinchalik holat emas, balki avloddan avlodga o’tadigan
gadriyat sifatida talgin gildilar. Bugungi birlik kelajak taraggiyotining garovi
sifatida baholandi.

Yugoridagi fikrlardan kelib chiqgib, jadidlar tafakkurida milliy birlik g’oyasi
jamiyatni  yangilash, millatni mustahkamlash va ijtimoiy bargarorlikni
ta’minlashning asosiy omili sifatida shakllandi. Milliy birlik til, ma’rifat, adolat,
fugarolik mas’uliyati va bag’rikenglik bilan uzviy bog’landi. Jadidlar milliy birlikni
zo’ravonlik emas, ongli hamjihatlik asosida qurish mumkinligini isbotlashga
intildilar. Aynan shu yondashuv jadidchilik harakatining tarixiy ahamiyatini belgilab
berdi.

Jadidlar tafakkurida huqug, erkinlik va shaxs masalalari jamiyatni yangilash
jarayonining ajralmas tarkibiy qgismi sifatida talgin qgilindi. Ular jamiyat taraqqiyoti
shaxsning huqugiy va ma’naviy erkinligisiz mumkin emasligini angladilar. SHu bois
jadidlar shaxsni passiv bo’ysunuvchi emas, balki huquglari va mas’uliyati bor ongli
subyekt sifatida ko’rdilar.

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’proq jamoa doirasida erib ketgan holatda
tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tanqid qgildilar. Ularning fikricha,
shaxs o’z huquglarini anglamasa, jamiyat ham rivojlana olmaydi. SHu sababli shaxs
masalasi jadidlar tafakkurida markaziy o’ringa chiqgdi. Inson o’z gadrini anglagan
sari jamiyatda adolat mustahkamlanadi, degan qarash ilgari surildi.

60



Huquqg tushunchasi jadidlar nazarida fagat qonuniy ruxsatlar majmui emas
edi. Huquq shaxsning jamiyatda erkin va mas’uliyatli yashash imkoniyati sifatida
talgin gilindi. Jadidlar gonun oldida tenglikni huqugiy tartibning asosi deb bildilar.
Hech kim, mansabidan qat’i nazar, huquqgdan ustun bo’lmasligi kerakligi
ta’kidlandi.

Erkinlik masalasi jadidlar tafakkurida keng mazmunga ega bo’ldi. Erkinlik
fagat siyosiy mustaqillik emas, balki fikrlash, ta’lim olish va o’z qobiliyatini
namoyon etish erkinligi sifatida tushunildi. Jadidlar erkinlikni tartibsizlik bilan
tenglashtirmadilar. Aksincha, erkinlik qonun va axloq bilan uyg’un bo’lishi kerak,
degan fikrni ilgari surdilar.

SHaxs erkinligi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan bevosita bog’landi.
Savodsiz inson erkin bo’la olmaydi, degan garash ustuvor bo’ldi. Bilim shaxsni
qo’rquvdan xalos etadi. Bilimli inson o’z huqugini biladi va uni himoya gila oladi.
SHu bois ta’lim jadidlar uchun huqugiy ongni shakllantirishning asosiy vositasi
bo’ldi.

Huquqg va erkinlik masalalari jadidlar tomonidan ijtimoiy adolat bilan uzviy
bog’landi. Adolatsizlik hukm surgan jamiyatda shaxs erkinligi soxta bo’ladi, deb
hisoblandi. Jadidlar huquqgiy tartib adolatni ta’minlamasa, u jamiyatni
parokandalikka olib kelishini ta’kidladilar. SHu sababli huquq va adolat bir-biridan
ajralmas tushunchalar sifatida talgin gilindi.

Jadidlar shaxs huquglarini din bilan zid qo’ymadilar. Ular diniy gadriyatlarni
shaxs erkinligini cheklovchi emas, balki uni axlogiy jihatdan mustahkamlovchi omil
sifatida ko’rdilar. Din shaxsni mas’uliyatli va vijdonli bo’lishga undashi kerak,
degan garash ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv huquq va erkinlik g’oyalarining
jamiyatda gabul gilinishini osonlashtirdi.

SHaxs masalasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy mas’uliyat bilan ham bog’landi.
Jadidlar erkinlikni fagat hugug emas, balki burch sifatida ham talgin gildilar. Erkin
shaxs jamiyat oldidagi mas’uliyatini anglagan taqdirdagina haqiqiy erkin bo’la
oladi. Bu yondashuv jadidchilikning axlogiy asoslarini ko’rsatadi.

Ayollar masalasi huquq va erkinlik doirasida alohida o’rin egalladi. Jadidlar
ayollarni shaxs sifatida tan oldilar. Ayollarning ta’lim olish huquqi jamiyat
taraqgiyotining muhim sharti sifatida baholandi. Ayol huqugsiz bo’lgan jamiyatda
haqigiy adolat va erkinlik bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi.

Huquq, erkinlik va shaxs masalalari jadidlar tafakkurida zo’ravonlikdan xoli
tarzda talgin gilindi. Jadidlar shaxs huquglarini kuch bilan emas, ong va qonun orqali
ta’minlash mumkin, deb hisobladilar. Zo’ravonlik shaxs erkinligini emas, qo’rquvni
kuchaytiradi, degan garash ustuvor bo’1d.i.

Natijada, jadidlar tafakkurida huqug, erkinlik va shaxs jamiyatni

yangilashning asosiy omillari sifatida garaldi. SHaxs huquglari, erkin fikr va
61



Ijtimoly mas’uliyat uyg’unligi jadidchilik mafkurasining muhim belgisi bo’ldi.
Jadidlar jamiyat taragqiyotini ongli, huquglarini biladigan va mas’ul shaxslar orgali
amalga oshirish mumkinligini isbotlashga intildilar.

Jadidlar tafakkurida shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat bir-biridan ajralmas
tushunchalar sifatida talgin gilindi. Ular erkinlikni cheksiz xohish emas, balki ongli
tanlov va javobgarlik bilan bog’liq holat deb bildilar. Jamiyatni yangilash fagat
erkin, lekin mas’ul shaxslar orgali amalga oshadi, degan garash jadidchilik
mafkurasining muhim asoslaridan biriga aylandi.

An’anaviy jamiyatda shaxs ko’pincha jamoa ichida erib ketgan, mustaqil
garor gabul gilish imkoniyati cheklangan holda tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu
holatni tanqgid gildilar. Ularning fikricha, shaxs erkin fikrlamas ekan, jamiyat ham
rivojlana olmaydi. SHu sababli shaxsni uyg’otish jadidlar faoliyatining markazida
turdi,

SHaxs erkinligi jadidlar nazarida, avvalo, fikrlash erkinligi edi. Inson
o’rganishi, savol berishi va xulosa chiqgarishi kerak edi. Ko’r-ko’rona taglid
jamiyatni gologlikka olib boradi, deb hisoblandi. Jadidlar mustaqil tafakkurni shaxs
erkinligining eng muhim belgisi sifatida baholadilar.

Erkinlik masalasi jadidlar tomonidan ma’rifat bilan bevosita bog’landi.
Savodsiz inson erkin bo’la olmaydi, degan fikr qat’iy ilgari surildi. Bilim shaxsni
qo’rquv va jaholatdan xalos etadi. Bilimli inson o’z huqugini biladi va uni himoya
gilishga qodir bo’ladi. SHu bois ta’lim shaxs erkinligini ta’minlovchi asosiy vosita
sifatida ko’rildi.

Jadidlar shaxs erkinligini jamiyat manfaatlariga zid qo’ymadilar. Aksincha,
ular erkinlik ijtimoiy mas’uliyat bilan uyg’un bo’lishi kerakligini ta’kidladilar. Erkin
shaxs jamiyat oldidagi burchini anglamasa, erkinlik begarorlikka aylanadi, degan
ogohlantirish ilgari surildi. SHu sababli jadidlar erkinlikni mas’uliyat bilan
cheklangan holatda talgin gildilar.

ljtimoiy mas’uliyat jadidlar tafakkurida shaxsning jamiyat taqdiriga befarq
bo’lmasligi bilan bog’landi. Inson fagat o’z manfaatini emas, balki umumiy
manfaatni ham hisobga olishi kerak edi. Jadidlar befarglikni jamiyatni yemiruvchi
asosiy illatlardan biri sifatida baholadilar. Mas’ul shaxs jamiyatdagi adolatsizlikka
sukut saglamaydi, degan garash ustuvor bo’ldi.

SHaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat masalasi jadidlar tafakkurida axlogiy
mezonlar bilan mustahkamlandi. Halollik, vijdon va burch tushunchalari shaxs
faoliyatining ichki nazoratchisi sifatida ko’rildi. Axlogsiz erkinlik jamiyatni
tanazzulga olib boradi, degan fikr ilgari surildi. SHu bois jadidlar axlogiy tarbiyani
erkinlikning ajralmas gismi deb bildilar.

Huquqgiy ong shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyatni uyg’unlashtiruvchi
muhim omil sifatida talgin gilindi. Jadidlar gonun oldida tenglik shaxs erkinligini

62



himoya qilishini ta’kidladilar. SHu bilan birga, gonunga amal qilish ijtimoiy
mas’uliyatning ifodasi sifatida ko’rildi. Qonunni hurmat gilmagan jamiyatda
erkinlik bargaror bo’la olmaydi, degan garash ilgari surildi.

Din masalasida jadidlar shaxs erkinligini diniy gadriyatlarga zid qo’ymadilar.
Ular dinni shaxsni cheklovchi emas, balki ma’naviy mas’uliyatni kuchaytiruvchi
omil sifatida talgin gildilar. Din shaxsni vijdonli, adolatli va jamiyatga foydali
bo’lishga undashi kerak, degan yondashuv ustuvor bo’ldi. Bu qarash erkinlik va
mas’uliyat o’rtasidagi muvozanatni mustahkamladi.

Ayollar masalasi shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat doirasida alohida o’rin
egalladi. Jadidlar ayollarni mustagil shaxs sifatida ko’rdilar. Ayol erkin bo’lmasa,
jamiyatning yarmi erkin bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi. Ayollarning ta’lim
olishi va ijtimoiy hayotda ishtiroki umumiy mas’uliyatni kuchaytiruvchi omil
sifatida baholandi.

SHaxs erkinligi jadidlar tafakkurida ijtimoiy faollik bilan bog’landi. Erkin
shaxs jamiyat hayotida faol ishtirok etishi kerak edi. Fikr bildirish, muammolarni
ko’tarish va yechim izlash ijtimoiy mas’uliyatning ko’rinishlari sifatida talgin
qgilindi. Jadidlar passiv erkinlikni rad etdilar.

Madaniyat va san’at ham shaxs erkinligini ifodalovchi vosita sifatida
baholandi. Adabiyot va teatr orgali shaxsiy fikr va ijtimoiy tanqid ifoda etildi. Bu
jarayon jamiyatda ochig mulogotni rivojlantirdi. Ochiq fikr almashuvi erkinlik va
mas’uliyat uyg unligini mustahkamladi.

Jadidlar zo’ravonlikka asoslangan “erkinlikni qat’iyan rad etdilar. Ularning
fikricha, zo’ravonlik shaxsni erkin gilmaydi, balki uni go’rquv ostida yashashga
majbur etadi. Haqigiy erkinlik fagat qonun, ma’rifat va mas’uliyat orgali
shakllanadi. SHu sababli jadidlar islohotchi va ma’rifiy yo’Ini ustun qo’ydilar.

SHaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat masalasi jadidlar tafakkurida milliy
taraqqgiyot bilan uzviy bog’landi. Millat taqdiri har bir shaxsning ongli tanloviga
bog’liq, degan garash ilgari surildi. Mas’ul shaxslar jamiyati bargaror bo’ladi. Bepul
erkinlik emas, ongli erkinlik taraqgiyotga olib keladi, degan xulosa shakllandi.

jadidlar tafakkurida shaxs erkinligi va ijtimoiy mas’uliyat bir butun, o’zaro
to’ldiruvchi tushunchalar sifatida talgin qilindi. Erkinlik ong va bilim bilan
mustahkamlandi. Mas’uliyat axlog va gonun bilan belgilandi. Jadidlar jamiyatni
aynan erkin, lekin mas’ul shaxslar orgali yangilash mumkinligini ilmiy va amaliy
jihatdan asoslashga intildilar.

Jadidlar tafakkurida huqugiy ongni shakllantirish jamiyatni yangilashning
muhim sharti sifatida talqin gilindi. Ular huquqiy ongni shaxs va jamiyat o’rtasidagi
munosabatlarni tartibga soluvchi ichki mezon deb bildilar. Huqugiy ong bo’Imagan
jamiyatda gonun ishlamaydi. Qonun ishlamagan joyda adolat garor topmaydi.

63



An’anaviy jamiyatda huquq ko’pincha tashqi buyrug sifatida gabul gilingan.
Jadidlar bu holatni tanqgid qgildilar. Ularning fikricha, huquq tashqi majburiyat emas,
balki ongli tushuncha bo’lishi kerak edi. Inson gonunga qgo’rquvdan emas, anglab
amal qilishi lozim edi. SHu sababli huquqiy ongni shakllantirish ustuvor vazifa
sifatida ko’rildi.

Huquqgiy ong jadidlar nazarida shaxsning o’z huquq va burchlarini bilishi
bilan boshlanadi. Inson o’z huqugini bilmasa, ularni himoya gila olmaydi. O’z
burchini bilmasa, jamiyat oldidagi mas’uliyatini his gilmaydi. SHu bois huquqgiy
bilim shaxs tarbiyasining ajralmas qismi sifatida talqgin qilindi.

Ma’rifat huqugiy ongni shakllantirishning asosiy vositasi deb baholandi.
Savodsizlik huqugsizlikka olib keladi, degan garash jadidlar tafakkurida gat’iy o’rin
egalladi. Bilim insonni qo’rquvdan xalos etadi. Bilimli inson adolatsizlikni tan
olmaslikka godir bo’ladi. SHu sababli ta’lim huquqgiy ongning poydevori sifatida
ko’rildi.

Jadidlar huqugiy ongni fagat maktab orgali emas, balki jamoatchilik muhitida
shakllantirish zarurligini ta’kidladilar. Matbuot, adabiyot va teatr huquqiy
tushunchalarni xalg ongiga singdiruvchi muhim vositalar bo’ldi. Gazeta va
jurnallarda huqug, adolat va gonuniylik masalalari muhokama qilindi. Bu jarayon
jamiyatda huqugiy savodxonlikni oshirdi.

Huqugiy ongni shakllantirish masalasi jadidlar tafakkurida gonun ustuvorligi
bilan uzviy bog’landi. Qonun shaxsdan yuqori turishi kerak, degan fikr ilgari surildi.
Hokimiyat ham gonun bilan cheklanishi lozim edi. Bu garash huqugiy ongni fagat
shaxsiy emas, balki ijtimoiy hodisa sifatida talgin gilishga olib keldi.

Jadidlar huqugiy ongni adolat tushunchasisiz tasavvur gilmadilar. Ularning
fikricha, hugquqg adolatga xizmat gilmasa, u mazmunini yo’qotadi. SHaxs gonunni
adolatli deb bilsa, unga ongli ravishda amal giladi. Adolatsiz qonun esa huquqgiy
ongni yemiradi. SHu sababli huquq va adolat bir butun tushuncha sifatida talgin
qgilindi.

Huqugiy ongni shakllantirishda axlogiy tarbiya muhim o’rin egalladi. Jadidlar
gonuniylikni fagat hujjatlar bilan emas, balki vijdon orgali ta’minlash mumkinligini
angladilar. Halollik, mas’uliyat va burch tushunchalari huqugiy ongning ichki
tayanchi sifatida ko’rildi. Axlogsiz jamiyatda huqugiy madaniyat bo’Imaydi, degan
fikr ilgari surildi.

Din masalasida jadidlar huquqgiy ongni diniy gadriyatlarga zid qo’ymadilar.
Aksincha, ular diniy adolat tushunchalarini huqugiy tartib bilan uyg’unlashtirishga
harakat gildilar. Din insonni vijdonli bo’lishga undashi kerak edi. Vijdon huquqiy
ongni mustahkamlovchi omil sifatida baholandi.

Huqugiy ong masalasi jadidlar tafakkurida fugarolik mas’uliyati bilan

chambarchas bog’landi. Fugaro o’z huquglarini bilishi bilan birga, jamiyat oldidagi
64



burchlarini ham anglashga majbur edi. Huquq fagat talab gilish vositasi emas, balki
mas’uliyat yuklovchi mezon sifatida talgin qgilindi.

Ayollar masalasi huquqgiy ong doirasida ham muhim o’rin egalladi. Jadidlar
ayollarni huquqiy jihatdan savodsiz holda qoldirish jamiyatni zaiflashtirishini
angladilar. Ayollar hugugiy ongga ega bo’lmasa, oilada va jamiyatda adolat garor
topmaydi, degan qgarash ilgari surildi. SHu sababli ayollar ta’limi huqugiy ongni
kengaytirishning muhim yo’nalishi sifatida ko’rildi.

Huquqgiy ongni shakllantirish jadidlar tafakkurida ijtimoiy faollikni oshirish
bilan ham bog’liq edi. Huquqiy ongli inson passiv bo’lib golmaydi. U muammolarni
ko’radi va ularga munosabat bildiradi. Jadidlar sukutni adolatsizlikka sheriklik deb
baholadilar. SHu sababli huqugiy ong ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi kuch sifatida
talgin gilindi.

Jadidlar huqugiy ongni zo’ravonlikka mugobil yo’l sifatida ko’rdilar.
Muammolarni kuch bilan emas, qonuniy yo’l bilan hal gilish mumkinligiga
ishondilar. Zo’ravonlik huqugiy ongni yemiradi. Qonuniylik esa jamiyatni bargaror
giladi. SHu bois jadidlar islohotchi yo’Ini afzal ko’rdilar.

Huqugiy ong jamiyatda ishonch muhitini shakllantiradi, deb hisoblandi. Inson
gonun ishlashiga ishonsa, u jamiyatga ishonadi. Ishonch bo’lmagan jamiyatda esa
parokandalik kuchayadi. Jadidlar huquqgiy ongni bargarorlikning muhim sharti
sifatida baholadilar.

jadidlar tafakkurida huqugiy ongni shakllantirish jamiyatni yangilashning
asosiy ichki omili sifatida talgin gilindi. Hugqugiy ong ma’rifat, axlog va adolat bilan
uyg’un holda ko’rildi. Jadidlar jamiyatni kuch bilan emas, ongli va huquqiy
madaniyatga ega shaxslar orgali o’zgartirish mumkinligini asoslab berdilar.

Jadidlar tafakkurida inson gadr-gimmati konsepsiyasi jamiyatni yangilash,
huqugiy ongni shakllantirish va adolatli ijtimoiy tuzum barpo etishning markaziy
g’oyalaridan biri sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar jamiyat taragqiyotini davlat yoki
tuzum bilan emas, balki insonning gadrini anglash va hurmat gilish bilan bog’ladilar.
Ularning fikricha, inson gadri poymol bo’lgan jamiyatda na adolat, na bargarorlik
bo’lishi mumkin.

An’anaviy ijtimoiy garashlarda inson ko’pincha jamoa yoki hokimiyat oldida
bo’ysunuvchi unsur sifatida tasavvur etilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tangid
gildilar. Ular insonni tug’ma gadr-gqimmatga ega bo’lgan shaxs sifatida ko’rdilar.
Insonning gadri uning mansabi, boyligi yoki kelib chigishi bilan emas, balki inson
bo’lgani uchun belgilanishi kerak, degan fikr ilgari surildi.

Jadidlar nazarida inson gadr-gimmati, avvalo, shaxs sifatida tan olinishi bilan
bog’liq edi. Insonning fikri, garashi va tanlovi hurmat gilinishi lozim edi. Insonni
qo’rquv va zo’ravonlik orgali boshgarish uning gadrini poymol gilish deb baholandi.

65



SHu sababli jadidlar zo’ravonlikka asoslangan munosabatlarni keskin tanqid
qgildilar,

Inson gadr-gimmati konsepsiyasi jadidlar tafakkurida ma’rifat bilan uzviy
bog’landi. Savodsiz inson o’z gadrini anglay olmaydi, degan garash ustuvor bo’ldi.
Bilim insonni kamsitilishdan himoya giladi. Bilimli shaxs o’z hag-huquqlarini biladi
va ularni talab qilishga jur’at topadi. SHu bois ta’lim inson gadr-gimmatini
tiklashning asosiy vositasi sifatida talgin gilindi.

Jadidlar inson gadrini huqugiy himoyasiz tasavvur gilmadilar. Insonning gadri
gonun bilan kafolatlanishi kerak edi. Qonun oldida tenglik inson gadrining asosiy
belgisi sifatida ko’rildi. Kim bo’lishidan gat’i nazar, insonning huquglari bir xil
himoyalanishi lozimligi ta’kidlandi. Bu yondashuv jadidlar tafakkurida huquqiy
davlat g’oyasining shakllanishiga xizmat gildi.

Inson qadr-gimmati masalasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat bilan
chambarchas bog’landi. Kamsitish, tengsizlik va zulm inson gadrini toptovchi
holatlar sifatida baholandi. Jadidlar ijtimoiy tabagalanish insonlar o’rtasida gadr
farqi yaratmasligi kerak, degan fikrni ilgari surdilar. Jamiyatdagi har bir inson
hurmatga loyiq bo’lishi lozim edi.

Din masalasida jadidlar inson gadr-gimmatini diniy gadriyatlar bilan uyg’un
holda talgin gildilar. Inson Alloh yaratgan eng mukarram mavjudot sifatida
baholandi. SHu sababli insonni xo’rlash diniy-axlogiy jihatdan ham gabul qilib
bo’lmas holat deb hisoblandi. Bu yondashuv inson gadrini jamiyat ongiga
singdirishda muhim rol o’ynadi.

Ayollar masalasi inson gadr-gimmati konsepsiyasida alohida o’rin egalladi.
Jadidlar ayollarni ikkinchi darajali mavjudot sifatida ko’rishni inson gadrini poymol
qilish deb baholadilar. Ayol ham inson, shaxs va jamiyat a’zosi ekanini ta’kidladilar.
Ayollar ta’lim olishi va ijtimoiy hayotda ishtirok etishi inson gadrini tan olishning
muhim ko’rsatkichi sifatida talgin gilindi.

Inson gadr-gqimmati jadidlar tafakkurida mehnat va mas’uliyat bilan ham
bog’landi. Inson fagat iste’molchi emas, balki jamiyat taragqgiyotiga hissa
qo’shuvchi subyekt sifatida ko’rildi. Halol mehnat inson gadrini namoyon giluvchi
muhim mezon sifatida baholandi. Mehnat gilgan inson hurmatga loyiq, degan garash
jadidlar axloqiy konsepsiyasining muhim gismi bo’ldi.

Jadidlar inson qadrini fagat shaxsiy darajada emas, balki ijtimoiy
munosabatlar tizimida ta’minlash zarurligini ta’kidladilar. Maktabda, sudda,
boshgaruvda va jamoatchilikda inson sha’ni hurmat gilinishi kerak edi. Insonni
xo’rlovchi muhit jamiyatni ichdan yemiradi, degan fikr ilgari surildi.

Inson gadr-gimmati konsepsiyasi jadidlar tafakkurida fugarolik ongining
asosi sifatida ham ko’rildi. Inson o’z gadrini anglagan sari u jamiyat hayotida faol

66



bo’ladi. O’zini gadrlagan shaxs adolatsizlikka ko’nikmaydi. SHu sababli inson
gadrini anglash ijtimoiy faollikni kuchaytiruvchi omil sifatida baholandi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar inson gadrini tashqi shior sifatida emas, amaliy
gadriyat sifatida talgin gildilar. Inson gadrini tan olish ta’lim, gonun, axloq va
madaniyat orgali hayotga tatbiq etilishi kerak edi. Bu yondashuv jadidchilikni fagat
g’oyaviy emas, balki amaliy harakatga aylantirdi.

jadidlar tafakkurida inson gadr-gimmati konsepsiyasi jamiyatni yangilashning
axlogiy va huqugiy poydevori sifatida shakllandi. Insonni hurmat qilish, uning
huquglarini tan olish va gadrini asrash jadidlar uchun taraqgiyotning asosiy mezoni
bo’ldi. Jadidlar jamiyat kelajagini aynan inson gadriga asoslangan ijtimoiy
munosabatlar bilan bog’ladilar.

2.3. Jadidlar garashlarida diniy islohot va dunyoviylik

Jadidlar garashlarida diniy islohot va dunyoviylik bir-biriga zid tushunchalar
sifatida emas, balki o’zaro uyg’un va to’ldiruvchi yo’nalishlar sifatida talgin gilindi.
Jadidlar jamiyatni yangilash jarayonida dinni inkor etish yo’lini tanlamadilar.
Aksincha, ular dini ma’naviy tayanch, dunyoviylikni esa ijtimoiy taraqqiyot vositasi
deb bildilar.

An’anaviy garashlarda din ko’pincha o’zgarmas va tanqid gilinmaydigan
tizim sifatida tushunilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni gayta ko’rib chiqgdilar.
Ularning fikricha, dinning mohiyati o’zgarmaydi, ammo uni tushunish va talgin
qilish usullari zamon talablariga moslashishi kerak. SHu bois diniy islohot jadidlar
uchun dinni zaiflashtirish emas, balki uni asl ruhiga gaytarish demak edi.

Jadidlar diniy islohotni, avvalo, taglidchilikdan voz kechish bilan bog’ladilar.
Ko’r-ko’rona ergashish diniy ongni zaiflashtiradi, deb hisoblandi. Ongli e’tiqod,
tafakkur va bilim asosidagi din jamiyatni ma’naviy jihatdan kuchaytiradi, degan
garash ilgari surildi. Din agl va ilm bilan uyg’un bo’lishi kerak edi.

Dunyoviylik jadidlar garashlarida dinga garshi tushuncha emas edi. U ilm-
fan, ta’lim va ijtimoiy boshgaruvni diniy doiradan ajratish, birog ularni axlogiy
gadriyatlardan uzmaslik sifatida talgin qgilindi. Jadidlar dunyoviy fanlarni o’rganish
dinni susaytiradi, degan garashni rad etdilar. Aksincha, ilm dinga ongli munosabatni
kuchaytiradi, deb bildilar.

Ta’lim masalasida diniy va dunyoviylik muvozanati alohida ahamiyat kasb
etdi. Jadidlar diniy fanlar bilan birga matematika, geografiya, tarix va tabiiy fanlarni
o’qitishni zarur deb hisobladilar. Bu yondashuv yosh avlodni ham ma’naviy, ham
ilmiy jihatdan yetuk etib tarbiyalashga garatilgan edi.

Jadidlar diniy islohotni axlogiy poklanish bilan bog’ladilar. Din jamiyatda
adolat, halollik va mas’uliyatni mustahkamlashi kerak edi. Dinni jaholat va

67



xurofotdan tozalash jadidlar uchun muhim vazifa bo’ldi. Xurofot jamiyat
taraqgiyotiga to’sqinlik giluvchi omil sifatida baholandi.

jadidlar garashlarida diniy islohot va dunyoviylik o’zaro garama-garshi emas,
balki uyg’un holda jamiyatni yangilashga xizmat giluvchi yo’nalishlar sifatida
shakllandi. Din ma’naviy asos bo’lib qoldi, dunyoviylik esa ilmiy va ijtimoiy
taraqgiyot yo’lini ochdi. Jadidlar aynan shu muvozanat orgali jamiyatni ongli,
adolatli va bargaror rivojlantirishni magsad qildilar.

Jadidlar garashlarida din va ilm uyg’unligi jamiyatni yangilashning muhim
g’oyaviy asoslaridan biri sifatida talgin gilindi. Ular din va ilmni bir-biriga garshi
qo’ymadilar. Aksincha, bu ikki sohani inson kamoloti va jamiyat taraqgiyoti yo’lida
o’zaro to’ldiruvchi kuchlar deb bildilar. Jadidlar nazarida din ma’naviy yo’l-yo’riq
bersa, ilm agliy taraqqiyot va amaliy rivojlanishni ta’minlaydi.

An’anaviy garashlarda ilm ko’pincha diniy doira bilan cheklangan, dunyoviy
bilimlarga shubha bilan garalgan edi. Jadidlar bu yondashuvni tangid qildilar.
Ularning fikricha, ilmni cheklash dinni ham zaiflashtiradi. CHunki ongli e’tiqod
bilimga tayangan holda shakllanadi. Bilimsiz e’tiqod taglidga aylanadi, taqglid esa
taraqgiyotga to’sqinlik giladi.

Jadidlar dinning asl mohiyati ilmga zid emasligini ta’kidladilar. Din insonni
fikrlashga, bilishga va anglashga chorlaydi, degan garash ilgari surildi. SHu sababli
ilm dinga garshi emas, balki uni ongli va chuqur anglash vositasi sifatida baholandi.
Jadidlar dinni jaholat bilan tenglashtirishga qat’iyan garshi chiqdilar.

Din va ilm uyg’unligi masalasi jadidlar tafakkurida, avvalo, ta’lim tizimi
orgali ifoda topdi. Ular ta’lim fagat diniy fanlar bilan cheklanib golmasligi
kerakligini ta’kidladilar. Diniy bilimlar bilan bir gatorda matematika, geografiya,
tarix va tabiiy fanlarni o’rganish zarur deb hisobladilar. Bu yondashuv yosh avlodni
hayotga tayyorlashga xizmat gilardi.

Jadidlar ilmni jamiyatni kuchaytiruvchi omil sifatida ko’rdilar. Ilm insonni
qo’rquvdan xalos etadi. Ilm savol berishga o’rgatadi. Savol beradigan jamiyat esa
turg’un bo’lib golmaydi. SHu bois ilm jamiyatni uyg’otuvchi kuch sifatida talgin
gilindi. Bu garash dinning ma’naviy vazifasi bilan zid emas edi.

Din va ilm uyg’unligi jadidlar qarashlarida axlogiy muvozanat bilan
mustahkamlandi. 1Im axlogsiz bo’lsa, jamiyatga zarar yetkazadi. Din esa axlogiy
mezonlarni belgilaydi. SHu sababli jadidlar ilmni axlogiy nazoratdan ajratmadilar.
Din ilmga yo’nalish beradi, ilm esa dinni ongli tushunishga yordam beradi, degan
garash ustuvor bo’1d.i.

Jadidlar diniy ta’limdagi sxolastik yondashuvni tangid gildilar. Yodlashga
asoslangan ta’lim diniy ongni chuqurlashtirmaydi, deb hisoblandi. Diniy bilimlar
tafakkur bilan o’zlashtirilishi kerak edi. Din fagat matn emas, balki ma’no ekanligi

ta’kidlandi. Bu yondashuv din va ilm uyg’unligini ta’minlashga xizmat qgildi.
68



IImiy tafakkur jadidlar uchun dunyoviylik belgisi emas, balki hayotiy zarurat
edi. Ular ilmiy bilimlar yordamida jamiyatdagi muammolarni hal qilish
mumkinligiga ishondilar. Sog’ligni saqlash, xo’jalik, texnika va boshqgaruv
sohalarida ilmiy yondashuv zarur deb topildi. Bu sohalarda din axlogiy
yo’naltiruvchi rolni saglab qgoldi.

Din va ilm uyg’unligi masalasi jadidlar tafakkurida diniy bag’rikenglik bilan
ham bog’liq bo’ldi. IIm turli garashlarni tushunishga yordam beradi. Tushunish esa
murosani kuchaytiradi. Jadidlar diniy masalalarda zo’ravonlikni rad etdilar. 1Im
orgali fikrlar xilma-xilligini gabul gilish mumkinligi ta’kidlandi.

Ayollar ta’limi masalasida ham din va ilm uyg’unligi muhim o’rin tutdi.
Jadidlar ayollarni ilm olishdan cheklash diniy talab emasligini ko’rsatishga harakat
gildilar. Ayolning bilimli bo’lishi oilani mustahkamlaydi. Oila mustahkam bo’lsa,
jamiyat bargaror bo’ladi. Bu yondashuv diniy gadriyatlar bilan zid emas, balki ularni
mustahkamlovchi omil sifatida talgin gilindi.

Din va ilm uyg’unligi jadidlar garashlarida huqugiy va ijtimoiy mas’uliyat
bilan ham bog’landi. IIm insonni huquglarini bilishga o’rgatadi. Din esa bu
huquglardan mas’uliyat bilan foydalanishni talab giladi. SHu bois jadidlar ilm va din
uyg’unligini shaxs tarbiyasining asosi sifatida ko’rdilar.

Jadidlar dinni jamiyatni ortga tortuvchi kuch sifatida emas, balki ma’naviy
islohot manbai sifatida baholadilar. 1lm esa bu islohotni hayotga tatbiq etuvchi vosita
bo’ldi. Din va ilm o’rtasidagi uyg unlik jamiyatni ichidan yangilashga xizmat qildi.
Bu jarayon keskin garama-garshiliklarsiz olib borilishi kerakligi ta’kidlandi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar din va ilm uyg’unligini shior sifatida emas,
amaliy yondashuv sifatida ilgari surdilar. Maktablar, darsliklar, matbuot va tarbiya
tizimi bu g’oyaga xizmat qildi. Ular jamiyatni zo’ravonlik emas, ongli bilim orgali
o’zgartirish mumkinligiga ishondilar.

jadidlar garashlarida din va ilm uyg’unligi jamiyat taraqgiyotining muhim
sharti sifatida shakllandi. Din ma’naviy tayanch bo’lib goldi. Ilm agliy va amaliy
rivojlanishni ta’minladi. Jadidlar bu ikki sohani garama-garshi emas, balki bir-birini
to’ldiruvchi kuchlar sifatida talgin gildilar. Aynan shu uyg’unlik jadidchilik
mafkurasining bargaror va hayotiy bo’lishini ta’minladi.

Jadidlar garashlarida diniy ta’limni yangilash zarurati jamiyatni ma’naviy va
intellektual jihatdan rivojlantirish bilan bevosita bog’liq masala sifatida ko’rildi.
Ular diniy ta’limni inkor etmadilar, balki uning mazmuni, uslubi va magsadini
zamon talablariga moslashtirish lozim, degan fikrni ilgari surdilar. Jadidlar nazarida
jamiyat taraqgiyoti diniy ta’limning eskicha shaklda qolib ketishi bilan to’xtab
golayotgan edi.

An’anaviy diniy ta’lim ko’pincha yodlash va takrorlashga asoslangan edi.

Talabalardan matnni tushunishdan ko’ra, uni yodlab olish talab gilinar edi. Jadidlar
69



bu yondashuvni tanqid qildilar. Ularning fikricha, bunday ta’lim tafakkurni
rivojlantirmaydi, balki diniy ongni toraytiradi. Din ong bilan gabul gilinmasa, u
jamiyatni yetaklovchi kuchga aylana olmaydi.

Jadidlar diniy ta’limning asosiy muammolaridan biri sifatida taglidchilikni
ko’rsatdilar. Ko’r-ko’rona ergashish diniy bilimni chuqurlashtirmaydi, balki uni
shaklga aylantirib qo’yadi, deb hisoblandi. Ongli e’tiqod esa savol berish, tushunish
va xulosa chigarishni talab giladi. SHu sababli diniy ta’lim tafakkurga asoslanishi
kerakligi ta’kidlandi.

Diniy ta’limni yangilash jadidlar nazarida dinning mohiyatini o’zgartirish
emas edi. Aksincha, bu jarayon dinni asl ma’naviy vazifasiga qaytarish sifatida
talgin gilindi. Din insonni axlogiy poklanishga, adolatga va mas’uliyatga chaqirishi
kerak edi. Eskicha ta’lim esa bu vazifani to’liq bajara olmayotgani gayd etildi.

Jadidlar diniy ta’limni ilm-fan bilan uyg’unlashtirish zarurligini ilgari
surdilar. Diniy fanlar bilan bir gatorda dunyoviy fanlarni o’rganish diniy ongni
zaiflashtirmaydi, balki mustahkamlaydi, degan garash ustuvor bo’ldi. Dunyoviy
bilimlar hayotni tushunishga yordam beradi, din esa bu bilimlardan ganday
foydalanishni axlogiy jihatdan yo’naltiradi.

Diniy ta’limni yangilash masalasi, avvalo, ta’lim uslubini o’zgartirish bilan
bog’landi. Jadidlar tushunishga asoslangan o’qitish usullarini ilgari surdilar. Savol-
javob, muhokama va izoh orgali o’qitish diniy bilimni chuqurlashtiradi, deb
hisoblandi. Bu yondashuv talabalarda mustaqil fikrlashni rivojlantirishga xizmat
qgilardi.

Jadidlar diniy ta’limda ona tilining ahamiyatiga ham e’tibor garatdilar.
Murakkab va tushunarsiz tilda berilgan diniy bilim keng xalg ommasiga yetib
bormaydi, deb hisoblandi. Diniy bilim xalq tushunadigan tilda bayon etilishi kerak
edi. Bu yondashuv diniy ta’limni jamiyat hayotiga yaqginlashtirishga xizmat qildi.

Diniy ta’limni yangilash zarurati jadidlar tafakkurida ijtimoiy mas’uliyat bilan
bog’landi. Diniy bilimga ega shaxs jamiyat muammolariga befarg bo’Imasligi kerak
edi. Din fagat ibodat bilan cheklanib golmasdan, ijtimoiy adolat, halollik va vijdon
masalalarini ham gamrab olishi lozimligi ta’kidlandi. Eskicha ta’lim esa bu jihatlarni
yetarli darajada yoritmas edi.

Jadidlar diniy ta’limni yangilash orgali xurofot va jaholatga garshi kurashishni
magsad qildilar. Xurofot diniy bilim bilan emas, savodsizlik bilan bog’liq, degan
fikr ilgari surildi. To’g’ri va ongli diniy ta’lim jamiyatni xurofotdan tozalaydi, deb
hisoblandi. SHu bois diniy ta’lim ma’rifiy vazifani ham bajarishi kerak edi.

Ayollar masalasi diniy ta’limni yangilash doirasida alohida ahamiyat kasb
etdi. Jadidlar ayollarni diniy bilimdan cheklashni diniy talab deb bilmadilar.
Aksincha, ayollarning bilimli bo’lishi oilaviy va jamiyat axlogini mustahkamlaydi,

70



degan garash ilgari surildi. Diniy ta’lim ayollar uchun ham ochiqg bo’lishi zarurligi
ta’kidlandi.

Diniy ta’limni yangilash jadidlar nazarida zo’ravonliksiz islohot yo’li bilan
amalga oshirilishi kerak edi. Ular diniy sohada keskin garama-garshiliklar jamiyatni
bo’linishga olib kelishini angladilar. SHu sababli yangilanish mulogot, tushuntirish
va ta’lim orqali olib borilishi lozim deb topildi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar diniy ta’limni yangilashni tashqi bosim ostida
emas, ichki ehtiyoj sifatida ko’rdilar. Jamiyat o’zgargan sari ta’lim ham o’zgarishi
tabiiy jarayon sifatida talgin gilindi. Diniy ta’lim jamiyatdan uzilib qolmasligi kerak
edi.

jadidlar garashlarida diniy ta’limni yangilash zarurati dinning jamiyatdagi
ma’naviy rolini kuchaytirish, ongli e’tigodni shakllantirish va taraqgiyotga yo’l
ochish bilan bog’liq bo’ldi. Jadidlar diniy ta’limni inkor etmadilar, balki uni ilm,
tafakkur va axlog bilan boyitish orgali jamiyatni yangilashga intildilar.

Jadidlar tafakkurida dunyogarashdagi muvozanat tamoyillari jamiyatni
bargaror va izchil rivojlantirishning muhim sharti sifatida talgin qilindi. Ular
keskinlik, inkor yoki bir yoglama yondashuv jamiyatni ingirozga olib kelishini
angladilar. SHu sababli jadidlar dunyogarashda muvozanatni saglashni ongli
taraqgiyotning asosiy mezoni deb bildilar.

Muvozanat tamoyili, avvalo, an’ana va yangilik o’rtasidagi uyg’unlikda
namoyon bo’ldi. Jadidlar an’anani butunlay inkor etmadilar. Aksincha, ular an’anani
tarixiy tajriba va ma’naviy meros sifatida gadrladilar. SHu bilan birga, an’ana zamon
talablariga javob bermasa, uni yangilash zarurligini ta’kidladilar. Bu yondashuv
jamiyatni ildizidan uzmasdan yangilash imkonini berdi.

Jadidlar dunyogarashida din va dunyoviylik o’rtasidagi muvozanat alohida
o’rin egalladi. Din ma’naviy tayanch sifatida saglab golindi. Dunyoviylik esa ilm-
fan, ta’lim va ijtimoiy boshgaruvda zarur vosita sifatida talgin gilindi. Jadidlar bu
ikki yo’nalishni garama-garshi qo’ymadilar. Ular din axlogiy mezon Dbersa,
dunyoviy bilim hayotiy muammolarni hal gilishga xizmat giladi, degan garashni
ilgari surdilar.

Dunyogarashdagi muvozanat tamoyili agl va e’tiqod o’rtasidagi uyg’unlikda
ham ifoda topdi. Jadidlar aglni e’tiqodga zid kuch sifatida emas, balki uni chuqurroq
anglash vositasi deb bildilar. Ko’r-ko’rona ishonch emas, ongli e’tigod ustuvor
qo’yildi. Aqgl bilan mustahkamlanmagan e’tiqod zaif bo’ladi, degan fikr jadidlar
tafakkurida muhim o’rin egalladi.

Jadidlar muvozanatni erkinlik va mas’uliyat o’rtasida ham saglash zarurligini
ta’kidladilar. Erkinlik mas’uliyatsiz bo’lsa, tartibsizlikka olib keladi. Mas’uliyat
erkinliksiz bo’lsa, bo’ysunishga aylanadi. SHu sababli jadidlar erkinlikni gqonun,

71



axlog va jamiyat manfaatlari bilan uyg’un holda talgin gildilar. Bu yondashuv shaxs
va jamiyat o’rtasidagi muvozanatni ta’minlashga xizmat qildi.

Dunyogarashdagi muvozanat tamoyili milliylik va umuminsoniylik
uyg’unligida ham namoyon bo’ldi. Jadidlar milliy gadriyatlarni saglashni muhim
deb bildilar. Birog ular milliylikni yopiqg va mutaassib holatda tasavvur gilmadilar.
Milliy madaniyat boshga xalglarning tajribasidan o’rganishi, umumiy insoniy
taraqgiyotga qo’shilishi kerak edi. Bu yondashuv jadidchilikning ochiq
dunyogarashga ega ekanini ko’rsatdi.

Jadidlar tafakkurida muvozanat islohot va barqgarorlik o’rtasida ham
saglanishi kerak edi. Ular keskin va zo’ravon islohotlar jamiyatni parchalashini
angladilar. SHu sababli islohotlar bosgichma-bosgich, ongli va tushuntirish asosida
olib borilishi lozim deb hisobladilar. Bargarorlik taragqqgiyotga to’sqinlik gilmasligi,
islohot esa beqarorlikka olib kelmasligi kerak edi.

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyili ilm va axloq o’rtasidagi uyg’unlikda
ham ifoda topdi. Ilm jamiyatni kuchaytiradi, birog axlogsiz ilm zarar yetkazishi
mumkin, degan fikr ilgari surildi. SHu sababli jadidlar ilmni axlogiy mas’uliyat bilan
bog’ladilar. Axlog ilmga yo’nalish beradi, ilm esa axlogni ongli tanlovga aylantiradi.

Jadidlar muvozanatni jamiyat va shaxs munosabatlarida ham muhim deb
bildilar. SHaxs jamiyatdan uzilib golmasligi, jamiyat esa shaxsni bostirib
qo’ymasligi kerak edi. SHaxs erkinligi jamiyat manfaatlariga xizmat gilganda
haqgiqiy giymat kasb etadi, degan garash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatda
sog’lom muvozanatni saglashga xizmat qildi.

Dunyogarashdagi muvozanat tamoyili ta’lim tizimida ham asosiy yo’nalish
sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar ta’limda diniy va dunyoviy fanlarning uyg’unligini
ta’minlashga intildilar. Yodlashga asoslangan ta’lim o’rniga tushunish va fikrlashga
asoslangan yondashuv taklif gilindi. Bu muvozanatli ta’lim shaxsni har tomonlama
rivojlantirishga xizmat qildi.

Jadidlar tafakkurida muvozanat bahs va murosa o’rtasidagi nisbatda ham
muhim edi. Ular bahsni rivojlanish vositasi sifatida ko’rdilar. Birog bahs adovatga
aylanmasligi kerak edi. Murosa jamiyatni birlashtiruvchi kuch sifatida baholandi.
Turli garashlar murosada uyg’unlashganda jamiyat barqgaror rivojlanadi, degan
garash ilgari surildi.

Dunyoqarashdagi muvozanat tamoyillari jadidlar nazarida ijtimoiy ongni
yetuklashtirishga xizmat qildi. Muvozanatli dunyogarash jamiyatni keskinlikdan,
mutaassiblikdan va parokandalikdan himoya giladi. Jadidlar aynan shu yo’l bilan
jamiyatni ichidan yangilash mumkinligiga ishondilar.

Muhim jihat shundaki, jadidlar muvozanatni sustlik yoki ikkilanma holat
sifatida emas, ongli tanlov va mas’uliyatli yondashuv sifatida talgin gildilar.

Muvozanat taraqgiyotdan voz kechish emas, balki uni bargaror gilish vositasi edi.
72



jadidlar garashlarida dunyogarashdagi muvozanat tamoyillari jamiyatni
barqaror, adolatli va ongli rivojlantirishning muhim asosi bo’ldi. An’ana va yangilik,
din va ilm, erkinlik va mas’uliyat, milliylik va umuminsoniylik uyg’unligi
jadidchilik mafkurasining yetukligini namoyon etdi. Jadidlar aynan muvozanat
orgali jamiyatni zo’ravonliksiz, ongli va izchil tarzda yangilash mumkinligini
ko’rsatdilar.

Jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik va taraqqgiyot bir-birini to’ldiruvchi
tushunchalar sifatida talgin gilindi. Ular tengliksiz taragqiyot bargaror bo’Imasligini,
taragqgiyotsiz tenglik esa mazmunsiz qgolishini angladilar. SHu bois jadidlar ijtimoiy
adolatni jamiyatni yangilashning asosiy sharti deb bildilar.

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy tabagalanish chuqur edi. Imtiyozlar tor doira
bilan cheklangan, keng gatlamlar esa chetda gqolgan edi. Jadidlar bu holatni tanqgid
gildilar. Ularning fikricha, jamiyat imkoniyatlarni teng tagsimlamasa, igtidor va
mehnat samara bermaydi. Tenglik — teng natija emas, teng imkoniyat demak edi.

Jadidlar ijtimoiy tenglikni, avvalo, ta’limga teng kirish bilan bog’ladilar.
Ta’lim jamiyatdagi ijtimoiy devorlarni yemiruvchi kuch sifatida baholandi. Savod
va bilim insonni kelib chigishidan qat’i nazar yuksaltiradi. SHu sababli yangi usul
maktablari tenglik g’oyasining amaliy ifodasiga aylandi.

Taraqqiyot masalasida jadidlar ma’rifiy yo’lni ustun qo’ydilar. Ular
zo’ravonlik yoki majburlash orqgali tenglik yaratish mumkin emasligini angladilar.
Ongli o’zgarishlar bargaror natija beradi, degan garash ustuvor bo’ldi. Jamiyatni
ichidan yangilash, avvalo, fikrni o’zgartirishdan boshlanishi kerak edi.

ljtimoiy tenglik jadidlar tafakkurida huquqgiy adolat bilan chambarchas
bog’landi. Qonun oldida tenglik jamiyatda ishonchni mustahkamlaydi. Agar gonun
tanlab ishlasa, tenglik soxta bo’ladi. Jadidlar huquqiy tartibni ijtimoiy taragqgiyotning
poydevori sifatida ko’rdilar.

Jadidlar igtisodiy tenglikni mutlaq tenglashtirish sifatida tushunmadilar. Ular
mehnat va imkoniyat uyg’unligini muhim deb bildilar. Halol mehnat gilgan
insonning mehnati gadrlanishi kerak edi. SHu bilan birga, kambag’allikni taqdir deb
gabul gilish keskin tangid gilindi. Kambag’allikni yengish ilm, mehnat va tashabbus
orgali mumkin, degan qgarash ilgari surildi.

ljtimoiy tenglik masalasida jadidlar ayollar mavqgeiga alohida e’tibor
garatdilar. Ayollarni cheklash jamiyatning yarmisini cheklash bilan barobar, deb
baholandi. Ayollar ta’limi va ijtimoiy faolligi taragqgiyotning muhim sharti sifatida
ko’rildi. Ayol ongli bo’lsa, oila va jamiyat bargaror bo’ladi.

Jadidlar tenglikni diniy gadriyatlarga zid qo’ymadilar. Aksincha, ular adolat
va tenglikni ma’naviy burch sifatida talgin gildilar. Din jamiyatda kamsitishni
oglamasligi kerak edi. Inson gadrini hurmat gilish ijtimoiy tenglikning axlogiy asosi
bo’ldi.

73



Taraqqgiyot jadidlar nazarida fagat iqtisodiy o’sish emas edi. U madaniy va
ma’naviy Yyuksalishni ham o’z ichiga oldi. Madaniyat rivojlanmasa, tenglik
mustahkamlanmaydi. Adabiyot, teatr va matbuot orgali tenglik g’oyasi jamiyat
ongiga singdirildi.

ljtimoiy tenglik va taragqiyot masalalarida jadidlar milliy birlikni muhim omil
sifatida ko’rdilar. Parokandalik tenglikni yemiradi. Umumiy magsadlar atrofida
birlashgan jamiyat tezroq rivojlanadi. SHu sababli jadidlar ijtimoiy murosani targ’ib
qgildilar,

Jadidlar ijtimoiy tenglikni davlatning yagona vazifasi sifatida ko’rmadilar.
Ular fugarolik faolligini muhim deb bildilar. Jamiyat a’zolari o’z huquglarini bilishi
va talab qilishi kerak edi. Passivlik tengsizlikni kuchaytiradi, degan ogohlantirish
berildi.

Taraqqgiyot jarayonida jadidlar bosgichma-bosgichlik tamoyilini himoya
gildilar. Keskin o’zgarishlar begarorlik keltiradi. lIzchil islohotlar esa tenglikni
mustahkamlaydi. Bu yondashuv jamiyatda ijtimoiy ziddiyatlarni kamaytirishga
xizmat qildi.

[jtimoiy tenglik masalasi jadidlar tafakkurida shaxs qadr-gimmati bilan
bog’landi. Inson gadrini tan olmagan jamiyatda tenglik bo’lmaydi. Har bir shaxs
hurmatga loyig, degan garash tenglikning markazida turdi. Bu yondashuv ijtimoiy
munosabatlarni insonparvarlashtirdi.

Jadidlar taraqgiyotda ochiglikni muhim deb bildilar. Boshga jamiyatlar
tajribasini o’rganish tenglikni kuchaytiradi. Yopiq jamiyatda tenglik shior bo’lib
goladi. Ochiq fikr va muloqot esa adolatli garorlar gabul gilishga yordam beradi.

jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik va taragqiyot o’zaro bog’liq va ajralmas
jarayonlar sifatida talgin qgilindi. Tenglik ta’lim, huquqgiy adolat, ma’naviyat va
fugarolik faolligi orgali ta’minlanishi kerak edi. Taragqiyot esa ongli, izchil va
insonparvar yo’l bilan amalga oshirilishi lozim deb garaldi. Jadidlar aynan shu
yondashuv orgali jamiyatni bargaror va adolatli rivojlantirish mumkinligini asoslab
berdilar.

Jadidlar tafakkurida ijtimoly adolat va teng imkoniyatlar jamiyat
taraqqgiyotining asosiy sharti sifatida talgin gilindi. Ular adolatsiz jamiyat bargaror
rivojlana olmasligini chuqur angladilar. Jadidlar uchun ijtimoiy adolat fagat axlogiy
talab emas, balki jamiyatni ichidan mustahkamlovchi amaliy ijtimoiy mexanizm edi.

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy imkoniyatlar teng tagsimlanmagan edi. Ta’lim,
mansab va iqtisodiy resurslarga kirish tor doira bilan cheklangan, keng xalq
gatlamlari esa chetda golgan edi. Jadidlar bu holatni keskin tangid gildilar. Ularning
fikricha, jamiyatda igtidor va mehnat emas, kelib chigish hal giluvchi omil bo’lsa,
adolat yo’qoladi va taraqqiyot sekinlashadi.

74



Jadidlar ijtimoiy adolatni teng imkoniyatlar tushunchasi orgali izohlashga
harakat gildilar. Tenglik hammaning bir xil bo’lishi emas, balki har kimga o’z
gobiliyatini namoyon etish uchun sharoit yaratish demak edi. SHu sababli jadidlar
ijtimoiy tenglikni tabiiy farglarni inkor etish emas, balki adolatli imkoniyatlar tizimi
sifatida talqin qgildilar.

Ta’lim jadidlar nazarida teng imkoniyatlarning eng muhim manbai edi.
Savodli va bilimli inson o’z hayotini o’zgartira oladi. SHu bois jadidlar ta’limni
Ijtimoiy adolatning asosiy vositasi sifatida ko’rdilar. Yangi usul maktablari aynan
teng imkoniyatlar g’oyasiga xizmat qildi. Bu maktablarda bilim kelib chigishga
garab emas, intilish va mehnatga garab berilishi kerak edi.

ljtimoiy adolat masalasi jadidlar tafakkurida huqugiy tenglik bilan uzviy
bog’landi. Qonun oldida hamma teng bo’Imasa, teng imkoniyatlar fagat shior bo’lib
goladi, deb hisoblandi. Jadidlar adolatli gonun jamiyatda ishonchni kuchaytirishini
ta’kidladilar. Qonun tanlab ishlaydigan jamiyatda tenglik bo’lishi mumkin emas edi.

Jadidlar iqgtisodiy tengsizlikni ham ijtimoiy adolat nuqgtayi nazaridan
baholadilar. Ular boylik va kambag’allikni mutlag tenglashtirish tarafdori
bo’lmadilar. Biroq gashshoqglikni tagdir sifatida gabul gilishni gat’iyan rad etdilar.
Har bir inson mehnat qilish, kasb o’rganish va o’z hayotini yaxshilash imkoniyatiga
ega bo’lishi kerak edi.

ljtimoiy adolat jadidlar tafakkurida mehnat gadri bilan chambarchas
bog’landi. Halol mehnat jamiyatda hurmat topishi lozim edi. Mehnat gilgan
insonning haqqgi kamsitilmasligi  kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv teng
imkoniyatlarni amalda ta’minlashga garatilgan edi.

Ayollar masalasi ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar doirasida alohida o’rin
egalladi. Jadidlar ayollarni jamiyatdan chetlatish adolatga zid ekanini ko’rsatdilar.
Ayollar ta’lim olish va ijtimoiy hayotda ishtirok etish imkoniyatiga ega bo’lmasa,
jamiyat to’liq rivojlana olmaydi, degan garash ilgari surildi. Ayol imkoniyatlarini
cheklash ijtimoiy adolatsizlikning eng og’ir ko’rinishlaridan biri sifatida baholandi.

Ijtimoiy adolat masalasi jadidlar uchun axlogiy mezon ham edi. Adolat fagat
gonun bilan emas, balki vijdon bilan ham ta’minlanishi kerak edi. Halollik, insoflilik
va mas’uliyat ijtimoiy munosabatlarning ichki tayanchi sifatida ko’rildi. Axlogsiz
jamiyatda teng imkoniyatlar uzoq yashamaydi, degan fikr ilgari surildi.

Jadidlar ijtimoiy adolatni zo’ravonlik orgali emas, ma’rifiy yo’l bilan amalga
oshirish  mumkinligiga ishondilar. Ular keskin garama-garshiliklar jamiyatni
bo’linishga olib kelishini angladilar. SHu sababli teng imkoniyatlarni bosgichma-
bosqgich, ongni o’zgartirish orqgali joriy etish tarafdori bo’ldilar.

ljtimoiy adolat va teng imkoniyatlar jadidlar tafakkurida fugarolik faolligi
bilan ham bog’landi. Fugaro o’z huqugini bilmasa va talab gilmasa, adolat garor

75



topmaydi. Jadidlar passivlikni tengsizlikni mustahkamlovchi omil sifatida
baholadilar. Ongli va faol fugaro ijtimoiy adolatning asosiy tayanchi deb ko’rildi.

Milliy birlik ham ijtimoiy adolatni ta’minlashda muhim omil sifatida
baholandi. Jamiyat ichida bo’linish kuchaysa, teng imkoniyatlar yo’qoladi. Umumiy
magsad va hamjihatlik ijtimoiy adolatni mustahkamlovchi kuch sifatida talgin
qgilindi.

Jadidlar ijtimoiy adolatni tashqi ko’rinish emas, real hayotiy holat sifatida
garashga chaqgirdilar. SHiorlar emas, amaliy o’zgarishlar muhim edi. Maktab, sud,
boshgaruv va jamoatchilikda adolatli munosabat shakllanmasa, teng imkoniyatlar
fagat so’zda qoladi.

jadidlar tafakkurida ijtimoiy adolat va teng imkoniyatlar jamiyatni
yangilashning asosiy shartlaridan biri sifatida shakllandi. Ta’lim, huquqgiy tenglik,
mehnat gadri va fugarolik faolligi bu g’oyaning asosiy tayanchlari bo’ldi. Jadidlar
adolatni zo’ravonlik emas, ong, bilim va mas’uliyat orgali ta’minlash mumkinligini
chuqur asoslab berdilar.

Jadidlar tafakkurida mehnat va bilim orgali taraqgiyot jamiyatni
yangilashning eng ishonchli va bargaror yo’li sifatida talgin qilindi. Ular
taragqgiyotni tasodif yoki zo’ravonlik natijasi deb emas, balki ongli mehnat va tizimli
bilim mahsuli deb bildilar. Jamiyatni ko’tarish uchun avvalo insonni tarbiyalash
zarur, degan garash jadidchilik mafkurasining asosiy ustunlaridan biri bo’1di.

An’anaviy jamiyatda mehnat ko’pincha past baholangan, bilim esa tor doirada
golgan edi. Jadidlar bu holatni tangid qildilar. Ularning fikricha, mehnat
gadrlanmagan jamiyatda taraqqiyot bo’lmaydi. Bilim esa fagat tanlanganlar uchun
emas, balki butun jamiyat uchun ochiq bo’lishi kerak edi. SHu sababli mehnat va
bilim bir-birini to’ldiruvchi kuchlar sifatida talgin gilindi.

Mehnat jadidlar nazarida fagat jismoniy faoliyat emas edi. U intellektual
mehnatni ham o’z ichiga olardi. O’qish, o’rganish, o’qitish va ijod gilish ham
mehnatning muhim shakllari sifatida baholandi. Jadidlar mehnatni inson gadr-
gimmatini namoyon etuvchi asosiy mezon deb bildilar. Halol mehnat jamiyatda
hurmat topishi lozim edi.

Bilim masalasi jadidlar tafakkurida markaziy o’rin egalladi. Bilimsiz mehnat
samarasiz bo’ladi, degan garash ilgari surildi. SHu bois bilim mehnatga yo’nalish
beruvchi kuch sifatida talgin gilindi. Jadidlar bilimni hayotdan uzilgan nazariya
emas, balki amaliy foyda beruvchi vosita sifatida ko’rdilar.

Ta’lim tizimi mehnat va bilim orgali taraqgiyot g’oyasining asosiy maydoni
bo’ldi. Jadidlar yodlashga asoslangan ta’limni tangid gildilar. Ularning fikricha,
bunday ta’lim hayotga tayyorlamaydi. Tushunishga, fikrlashga va muammoni hal
qgilishga o’rgatuvchi ta’limgina jamiyatni rivojlantira oladi. Yangi usul maktablari

aynan shu magsadga xizmat qildi.
76



Jadidlar bilimni kasb va hunar bilan bog’lash zarurligini ta’kidladilar. Bilim
fagat kitob bilan cheklanib golmasligi kerak edi. Kasb o’rganish, hunar egallash
jamiyatda igtisodiy mustagillikni kuchaytiradi, deb hisoblandi. Mehnatga tayyor va
bilimli inson jamiyatga foyda keltiradi. Bu yondashuv taraqgiyotni real hayot bilan
bog’ladi.

Mehnat va bilim orgali taragqiyot g’oyasi jadidlar tafakkurida ijtimoiy tenglik
bilan ham uzviy bog’landi. Bilim va mehnat orgali inson kelib chigishidan gat’i
nazar o’z o’rnini topa oladi, degan garash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatda
adolatli imkoniyatlar yaratishga xizmat qildi.

Jadidlar mehnatni dangasalik va bogimandalikka garshi qo’ydilar. Jamiyatda
tayyor narsaga ko’nikish taragqiyotning eng katta dushmani sifatida baholandi.
Inson o’z mehnati bilan yashashi, jamiyatga foyda keltirishi kerak edi. Bu garash
axloqgiy tarbiya bilan mustahkamlandi.

Bilim orqgali taraqgiyot jadidlar uchun milliy yuksalish vositasi ham edi.
Bilimli millat boshgalarga garam bo’lmaydi, degan fikr ilgari surildi. Jaholat
mustamlakachilikni kuchaytiradi, bilim esa mustaqil fikrni shakllantiradi. SHu
sababli jadidlar bilimni milliy ozodlikning ma’naviy asosi sifatida ko’rdilar.

Ayollar masalasi mehnat va bilim orgali taraqgiyot doirasida muhim o’rin
egalladi. Jadidlar ayollarning bilimli bo’lishi jamiyat mehnat salohiyatini ikki
baravar oshiradi, deb hisobladilar. Ayol fagat uy bilan cheklanib qolmasligi, balki
bilim va mehnat orqali jamiyat taragqgiyotida ishtirok etishi kerak edi. Bu yondashuv
taraqgiyotni umumiy jarayonga aylantirdi.

Mehnat va bilim g’oyasi jadidlar tafakkurida axlogiy mas’uliyat bilan
bog’landi. Bilim yolg’iz manfaat uchun emas, jamiyat foydasi uchun ishlatilishi
kerak edi. Mehnat halol bo’lishi, bilim esa mas’uliyat bilan qo’llanilishi lozimligi
ta’kidlandi. Axlogsiz bilim taraqgiyot emas, zarar keltiradi, degan ogohlantirish
ilgari surildi.

Jadidlar taraqgiyotni tezkor sakrash emas, izchil rivojlanish sifatida
tushundilar. Mehnat va bilim vaqt talab giladi. Sabrsizlik begarorlikka olib keladi.
SHu bois jadidlar sabr, intizom va mehnatsevarlikni taraqgiyotning asosiy shartlari
sifatida ko’rdilar.

Muhim jihat shundaki, jadidlar mehnat va bilimni shior darajasida
goldirmadilar. Ular bu g’oyani maktablar, darsliklar, matbuot va jamoatchilik
faoliyati orgali amalda targ’ib gildilar. Taraqqiyot kundalik mehnatdan boshlanishi
kerakligi ta’kidlandi.

jadidlar tafakkurida mehnat va bilim orgali taraqgiyot jamiyatni bargaror,
adolatli va mustaqil rivojlantirishning asosiy yo’li sifatida shakllandi. Mehnat
insonni kamolga yetkazdi. Bilim esa mehnatni samarali qgildi. Jadidlar aynan shu

77



uyg’unlik orgali millatni uyg’otish va taraqqiyotga yetaklash mumkinligini chuqur
asoslab berdilar.

Jadidlar tafakkurida ma’rifat jamiyat rivojining asosiy harakatlantiruvchi
kuchi sifatida garaldi. Ular taraqgiyotning ildizi moddiy boylikda emas, balki ongli
va bilimli insonda ekanini ta’kidladilar. Ma’rifat jamiyatni ichidan o’zgartiradi. SHu
bois jadidlar uchun ma’rifat siyosiy shior emas, balki amaliy strategiya edi.

An’anaviy jamiyatda savodsizlik keng targalgan edi. Bu holat ijtimoiy
befarglikni kuchaytirar, adolatsizlikni mustahkamlardi. Jadidlar savodsizlikni
taraqgiyotning eng katta to’sig’i deb bildilar. Ularning fikricha, ma’rifat yo’q joyda
huqugiy ong ham, ijtimoiy mas’uliyat ham shakllanmaydi. Jamiyat ongli bo’lmasa,
islohotlar samara bermaydi.

Ma'’rifat jadidlar nazarida fikrlashni o’rgatuvchi jarayon edi. Ular yodlashga
asoslangan ta’limni tangid gildilar. Tushunish, tahlil va xulosa chigarish muhim deb
topildi. Fikr yurita oladigan shaxs jamiyat muammolarini ko’ra oladi. Muammoni
ko’rgan inson yechim izlaydi. SHu tariga ma’rifat ijtimoiy faollikni uyg’otadi.

Jadidlar ma’rifatni jamiyatdagi ijtimoiy tenglikni ta’minlovchi vosita sifatida
ko’rdilar. Bilim kelib chigishga bog’liq bo’lmasligi kerak edi. Ta’limga teng kirish
jamiyatda adolatli imkoniyatlar yaratadi. Bilimli inson o’z mehnati bilan o’rnini topa
oladi. Bu yondashuv ijtimoiy devorlarni yemiradi.

Ma’rifat va huquqgiy ong o’rtasidagi bog’liglik jadidlar uchun muhim edi.
Bilimsiz fugaro huqugini bilmaydi. Huqugini bilmagan inson esa uni himoya gila
olmaydi. Jadidlar ma’rifatni qonuniylikning poydevori deb bildilar. Qonun ishlashi
uchun avvalo uni anglaydigan jamiyat bo’lishi kerak edi.

Ma’rifat jamiyatda axlogiy yuksalishni ham ta’minlaydi. Jadidlar bilimni
axlogdan ajratmadilar. Bilim mas’uliyat bilan qo’llanilmasa, jamiyatga zarar
yetkazadi. SHu bois ma’rifat vijdon, halollik va burch bilan uyg’un holda talgin
gilindi. Axlogli bilim jamiyatni bargaror giladi.

Jadidlar ma’rifatni milliy uyg’onish bilan bog’ladilar. Bilimli millat o’zligini
anglaydi. O’z tarixini, tilini va madaniyatini gadrlaydi. Ma’rifat milliy g’ururni
uyg’otadi. Bu g’urur boshqalarni inkor etish emas, o’zini anglash orqali taraqgiyotga
intilishdir. SHu sababli ma’rifat milliy birlikni mustahkamladi.

Ta’lim tizimi jadidlar uchun ma’rifatning asosiy maydoni bo’ldi. Ular
maktabni jamiyatni yangilovchi muassasa sifatida ko’rdilar. Maktab fagat bilim
beruvchi emas, balki fugaroni tarbiyalovchi maskan bo’lishi kerak edi. O’qituvchi
esa jamiyatni uyg’otuvchi shaxs sifatida baholandi.

Ma'’rifatning jamiyat rivojidagi roli igtisodiy taraqgiyot bilan ham bog’landi.
Bilimli kadrlar mehnat unumdorligini oshiradi. Kasb-hunar va ilm uyg’unligi ishlab
chigarishni rivojlantiradi. Jadidlar ilmiy yondashuvsiz xo’jalik rivojlanmasligini

ta’kidladilar. Ma’rifat igtisodiy mustaqillikning sharti sifatida ko’rildi.
78



Ayollar masalasida jadidlar ma’rifatni hal giluvchi omil deb bildilar. Ayollar
savodsiz bo’lsa, jamiyatning yarmi faol bo’lmaydi. Bilimli ayol sog’lom oila va
ongli avlodni tarbiyalaydi. SHu bois ayollar ta’limi jamiyat rivojining zarur sharti
sifatida talqin qilindi.

Ma’rifat jadidlar tafakkurida zo’ravonliksiz islohotning asosiy vositasi edi.
Ular jamiyatni kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar.
Ma’rifat garama-qarshilikni kamaytiradi. Mulogotni kuchaytiradi. Murosani
ta’minlaydi. Bu jarayon bargaror natija beradi.

Matbuot va adabiyot ma’rifatni keng qgatlamlarga yoydi. Jadidlar so’zning
kuchiga ishondilar. Ochig muhokama jamiyatni o’ylashga majbur giladi. O’ylagan
jamiyat esa o’zgaradi. SHu tariga ma’rifat ijtimoiy ongni yuksaltirdi.

jadidlar tafakkurida ma’rifat jamiyat rivojining bosh omili sifatida shakllandi,
mahalliy aholining ijtimoiy tenglikni kuchaytirdi, ularning huqugiy ongni
o’stirishga, axlogiy yuksalishni jihatdan ta’minlashga, milliy uyg’onishga katta yo’l
ochdi. Jadidlar jamiyatni aynan ma’rifat orgali bargaror, adolatli va ongli ravishda
rivojlantirish mumkinligini chuqur asoslab berdilar.

79



111 BOB. JADIDLAR FAOLIYaTIDA MILLIY MADANIYaTNI
MODERNIZATSIYa QILISH JARAYONLARI

3.1. Jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi

Jadidlar faoliyatida ta’lim tizimini yangilash jamiyatni modernizatsiya
qgilishning eng muhim yo’li sifatida garaldi. Ular jamiyat taraqgiyoti bevosita maktab
bilan bog’liq ekanini chuqur angladilar. SHu sababli jadid maktablari fagat o’quv
muassasasi emas, balki ijtimoiy ongni o’zgartiruvchi institut sifatida shakllandi.

An’anaviy maktab va madrasalarda ta’lim ko’pincha yodlashga asoslangan
edi. O’quvchilar matnni tushunmasdan yodlar, mustaqil fikrlash rivojlanmas edi.
Jadidlar bu holatni tangid gildilar. Ularning fikricha, bunday ta’lim jamiyatni tayyor
hayotga emas, balki qologlikka olib boradi. Ta’lim mazmuni hayot bilan bog’lanishi
zarur edi.

Jadid maktablari konsepsiyasining markazida “yangi usul” yondashuvi turdi.
Bu usulda o’qish va yozish tez va tushunarli tarzda o’rgatildi. Savod chigarish gisga
muddatda amalga oshirildi. Bu esa ta’limni keng xalq gatlamlari uchun ochiq qildi.
Savodxonlik jadidlar nazarida jamiyatni uyg’otuvchi birinchi gadam edi.

Ta’lim mazmuni jadid maktablarida tubdan yangilandi. Diniy fanlar saglab
golindi, biroq ular bilan bir gatorda dunyoviy fanlar ham Kkiritildi. Matematika,
geografiya, tarix va tabiatshunoslik o’qitila boshlandi. Bu fanlar orgali o’quvchilar
dunyoni kengroq anglashga o’rgandilar. Ta’lim hayotiy ahamiyat kasb etdi.

Jadidlar ta’limni fagat bilim berish bilan cheklamadilar. Ular maktabni tarbiya
maskani sifatida ko’rdilar. O’quvchilarni axlogiy, ijtimoiy va fugarolik jihatdan
yetuk qilib tarbiyalash magsad gilindi. Halollik, mas’uliyat va mehnatsevarlik ta’lim
jarayonining ajralmas gismi bo’ldi.

O’qituvchi jadid maktablarida markaziy shaxs sifatida baholandi. O’qituvchi
fagat dars beruvchi emas, balki jamiyatni uyg’otuvchi yetakchi bo’lishi kerak edi.
Jadidlar o’qituvchining bilimli, zamon bilan hamnafas va mas’uliyatli bo’lishini
talab qildilar. O’qituvchi orgali jamiyatga yangi garashlar Kkirib keldi.

Ta’lim tiliga alohida e’tibor garatildi. Jadidlar darslarni ona tilida olib borishni
muhim deb bildilar. Murakkab va tushunarsiz til ta’limni samarasiz qiladi, deb
hisoblandi. Soddalik va aniglik bilimni ommalashtirdi. Bu yondashuv milliy ongni
mustahkamlashga xizmat gildi.

Jadid maktablari ta’limda amaliy yondashuvni ilgari surdi. Bilim hayotda
qo’llanishi kerak edi. O’quvchilar kundalik hayotga zarur bilimlarni egallashga
o’rgatildi. Bu esa ta’limni jamiyat ehtiyojlariga yaginlashtirdi. Nazariya va amaliyot
o’rtasidagi uzilish kamaydi.

Ayollar ta’limi jadid maktablari konsepsiyasida muhim o’rin egalladi.
Jadidlar ayollarni savodsiz qoldirish jamiyatni zaiflashtirishini angladilar. Qizlar

80



maktablari ochildi. Ayollar ta’lim olishi oilaning va kelajak avlodning ongli
bo’lishini ta’minlaydi, degan garash ustuvor bo’ldi.

Jadidlar ta’limni ijtimoiy tenglik vositasi sifatida ko’rdilar. Ta’limga Kirish
kelib chigishga emas, intilishga bog’liq bo’lishi kerak edi. Yangi usul maktablari
kambag’al gatlam farzandlari uchun ham imkoniyat yaratdi. Bu jamiyatda adolatli
imkoniyatlar shakllanishiga xizmat qildi.

Ta’lim tizimini yangilash jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohot yo’li edi. Ular
jamiyatni kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. Maktab
orgali ong o’zgaradi. Ong o’zgarsa, jamiyat ham o’zgaradi. Bu jadidlar
konsepsiyasining asosiy mantiqi edi.

Jadid maktablari matbuot va adabiyot bilan uzviy bog’liq bo’ldi. Darsliklar
yangicha ruhda yozildi. O’quv materiallari hayotiy misollar bilan boyitildi. Bu
ta’limni gizigarli va tushunarli gildi. O’quvchi bilimni majburiyat emas, ehtiyoj
sifatida gabul gila boshladi.

Jadidlar ta’lim tizimini milliy va ochiq bo’lishini istadilar. Milliy gadriyatlar
saglab golindi. SHu bilan birga, boshga xalglarning ilg’or tajribasi o’rganildi. Bu
yondashuv ta’limni yopiq tizimdan chiqgarib, rivojlanishga ochdi.

Ta’limdagi Yyangilanish jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan
chambarchas bog’landi. Bilimli avlod millatni uyg’otadi, degan garash ustuvor
bo’ldi. Maktab milliy kelajakni quruvchi asosiy maydon sifatida talgin gilindi.

jadid maktablari va ta’lim tizimini yangilash konsepsiyasi jamiyatni ongli,
bilimli va mas’ul shaxslar orgali rivojlantirishga garatildi. Yangi usul ta’limi
savodxonlikni oshirdi. Ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Milliy ongni mustahkamladi.
Jadidlar ta’limni jamiyatni yangilovchi eng kuchli vosita sifatida asoslab berdilar.

Usuli jadid maktablarining tashkil topishi Turkistonda ta’lim tizimini tubdan
yangilash yo’lidagi eng muhim tarixiy jarayonlardan biri bo’ldi. Bu maktablar X1X
asr oxiri — XX asr boshlarida yuzaga kelgan jadidchilik harakatining amaliy natijasi
sifatida shakllandi. Jadidlar jamiyatni modernizatsiya qilishni, avvalo, ta’limdan
boshlash zarurligini angladilar va shu asosda yangi usuldagi maktablarni tashkil
etishga kirishdilar.

Usuli jadid maktablari g’oyaviy jihatdan XIX asrning 80-90-yillarida Qrim
va Volga bo’yi hududlarida shakllangan ma’rifatparvarlik tajribalariga tayanadi. Bu
jarayonda Ismoil G’aspiralining alohida o’rni bor. U 1884-yilda Qrimning
Bog’chasaroy shahrida “usuli savtiya” asosida ilk yangi usul maktabini ochdi. Bu
maktabda o’qish va yozish tovush usuli orgali gisqa muddatda o’rgatilgan bo’lib,
ushbu tajriba keyinchalik Turkiston jadidlari uchun namuna vazifasini bajardi.

Turkistonda usuli jadid maktablarining paydo bo’lishi 1890-yillarning oxiri
bilan bog’liq. Dastlabki jadid maktablari Buxoro, Samargand, Toshkent, Qo’qon va

Farg’ona vodiysi shaharlarida tashkil etila boshladi. Tadgigotchilar fikricha,
81



Turkistondagi ilk usuli jadid maktablaridan biri 1898-1899-yillarda Qo’qonda
ochilgan. Bu maktablar mahalliy ziyolilar tashabbusi bilan, ko’pincha xususiy uylar
yoki masjidlar qoshida faoliyat yuritgan.

1901-1905-yillar usuli jadid maktablarining kengayish bosqichi bo’ldi.
Aynan shu davrda Munavvarqori Abdurashidxonov Toshkentda yangi usul
maktabini tashkil etdi. Munavvarqori jadid ta’limining nazariy va amaliy asoslarini
ishlab chigishda yetakchi shaxslardan biri bo’ldi. U maktabda tovush asosida savod
chigarish, darslarni ona tilida olib borish va dunyoviy fanlarni o’qitishni joriy etdi.

Samargandda Mahmudxo’ja Behbudiy 1903-1904-yillarda usuli jadid
maktablarini tashkil etishda faol ishtirok etdi. Behbudiy jadid maktablarini fagat
savod chigarish maskani emas, balki milliy ongni shakllantiruvchi markaz sifatida
ko’rdi. U tomonidan tuzilgan darsliklar va o’quv qo’llanmalari usuli jadid
maktablarida keng qo’llanildi.

Buxoro amirligi hududida usuli jadid maktablarining tashkil topishi aynigsa
murakkab kechdi. Bu yerda diniy konservativ kuchlar yangi usulga garshi keskin
garshilik ko’rsatdilar. SHunga garamay, 1908-1910-yillarda Buxoro va uning
atrofida yashirin yoki yarim rasmiy jadid maktablari faoliyat boshladi. Fitrat,
Fayzulla Xo’jayev kabi jadid ziyolilar aynan shu davrda ta’lim islohoti g’oyalarini
faol targ’ib qildilar.

Usuli jadid maktablarining asosiy fargi o’qitish metodikasida namoyon bo’ldi.
An’anaviy maktablarda savod chigarish yillar davom etgan bo’lsa, yangi usul
maktablarida bu jarayon 2-3 oy ichida amalga oshirildi. Tovush usuli, ko’rgazmali
vositalar, doska va darsliklardan foydalanish ta’lim samaradorligini oshirdi. Bu
yangilik ota-onalar va jamiyat ¢’tiborini tortdi.

1910-1914-yillar usuli jadid maktablarining eng faol rivojlanish davri
hisoblanadi. Bu vyillarda Turkiston general-gubernatorligi hududida o’nlab jadid
maktablari faoliyat ko’rsatgan. Toshkent, Andijon, Namangan, Marg’ilon va
Samargand shaharlarida yangi usul maktablari soni sezilarli darajada oshdi. Aynan
shu davrda gizlar uchun ham jadid maktablari ochila boshladi, bu esa jamiyat uchun
katta yangilik edi.

Usuli jadid maktablari fagat o’quv jarayoni bilan cheklanib golmadi. Ular
jadid matbuoti, teatr va adabiyot bilan uzviy bog’liq bo’ldi. 1913-1915-yillarda
chop etilgan darsliklar, alifbolar va o’quv qo’llanmalar yangi usul ta’limini
mustahkamladi. Jadid maktablari milliy matbuot orgali targ’ib gilindi va jamiyatda
ma’rifatga bo’lgan ehtiyojni kuchaytirdi.

Birinchi jahon urushi davrida, ya’ni 1914-1917-yillarda, usuli jadid
maktablari faoliyatida muayyan giyinchiliklar yuzaga keldi. Moliyaviy muammolar,
siyosiy beqarorlik va nazoratning kuchayishi maktablar ishiga ta’sir ko’rsatdi.

82



SHunga garamay, jadidlar ta’lim faoliyatini to’xtatmadi va yangi avlodni
tarbiyalashni davom ettirdi.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng jadid maktablari faoliyatida yangi
imkoniyatlar paydo bo’ldi. Ta’lim sohasida nisbiy erkinlik yuzaga keldi. Jadidlar
maktablarni gonuniy asosda kengaytirishga harakat gildilar. Birog bu davr gisga
davom etdi va keyingi siyosiy jarayonlar jadid maktablarining mustagil
rivojlanishiga to’sqinlik qildi.

usuli jadid maktablarining tashkil topishi XIX asr oxiri — XX asr boshlarida
Turkiston jamiyatining ma’naviy va intellektual hayotida tub burilish yasadi. 1884-
yildagi Qrim tajribasidan boshlangan bu jarayon 1898-1917-yillar oralig’ida
Turkistonda keng quloch yoydi. Usuli jadid maktablari savodxonlikni oshirdi, milliy
ongni uyg’otdi va jamiyatni modern taraqgiyot yo’liga boshlagan eng muhim
institutlardan biriga aylandi.

Usuli jadid maktablarida o’quv dasturi va metodik yangiliklar ta’lim tizimini
tubdan o’zgartirgan muhim omillar sifatida namoyon bo’ldi. Jadidlar ta’lim
mazmuni jamiyat ehtiyojlariga javob berishi kerakligini chuqur angladilar. SHu bois
yangi usul maktablarida o’quv dasturi an’anaviy maktablarga nisbatan kengroq,
hayotiy va tizimli shaklda ishlab chigildi.

An’anaviy maktablarda o’quv dasturi asosan diniy matnlarni yodlashga
yo’naltirilgan edi. Jadidlar bu yondashuvni samarasiz deb baholadilar. Ularning
fikricha, bilim fagat yodlash bilan cheklanib qolsa, tafakkur rivojlanmaydi. SHu
sababli usuli jadid maktablarida o’quv dasturi tushunish, tahlil va amaliy qo’llash
tamoyillariga asoslandi.

Yangi o’quv dasturining markazida savodxonlikni tez va samarali oshirish
vazifasi turdi. Tovush usuliga asoslangan alifbo orgali o’qish va yozish qisga
muddatda o’rgatildi. Bu metodika o’quvchilarning ta’limga bo’lgan qizigishini
oshirdi. Savod chiqarish jarayoni yillar emas, oylar bilan o’lchana boshladi.

O’quv dasturiga diniy fanlar bilan bir gatorda dunyoviy fanlar kiritildi.
Matematika, geografiya, tarix, tabiatshunoslik va hisob fanlari o’qitila boshlandi. Bu
fanlar o’quvchilarga dunyoni kengroq idrok etish imkonini berdi. Jadidlar ilmiy
bilimlar jamiyat taraqgiyotining asosi ekanini ta’kidladilar.

Tarix faniga alohida e’tibor qaratildi. Tarix o’quvchilarda milliy ongni
shakllantiruvchi fan sifatida talgin gilindi. Jadidlar tarixni fagat vogealar ketma-
ketligi emas, balki ibrat va xulosa chigarish manbai sifatida o’qitishni taklif etdilar.
Bu yondashuv tarix fanining tarbiyaviy ahamiyatini oshirdi.

Geografiya va tabiatshunoslik fanlari orgali o’quvchilar atrof-muhitni
anglashga o’rgatildi. Xaritalar, chizmalar va ko’rgazmali vositalardan foydalanish
keng joriy etildi. Bu fanlar orgali ilmiy tafakkur rivojlandi. O’quvchilar tabiat

hodisalarini sabab-ogibat asosida tushuna boshladilar.
83



Metodik yangiliklarning muhim jihatlaridan biri dars o’tish uslubi edi.
Jadidlar darsni monolog emas, balki mulogot shaklida olib borishni taklif etdilar.
Savol-javob, muhokama va tushuntirish asosiy metodlarga aylandi. O’quvchi passiv
tinglovchi emas, balki faol ishtirokchi sifatida garaldi.

Ko’rgazmali ta’lim usullari jadid maktablarida keng qo’llanildi. Doska,
rasmlar, jadval va sxemalar darsning ajralmas gismiga aylandi. Bu usullar bilimni
esda goldirishni osonlashtirdi. O’quvchilar mavzuni ko’z bilan ko’rib, ongli ravishda
o’zlashtira boshladilar.

O’quv dasturida ona tiliga alohida ahamiyat berildi. Darslar xalq tushunadigan
tilda olib borildi. Murakkab va tushunarsiz terminlardan voz kechildi. Bu yondashuv
ta’limni keng xalg ommasiga yaqginlashtirdi. Ona tili orgali bilim berish milliy ongni
mustahkamladi.

Yozma nutq va ifodali o’qishga e’tibor kuchaydi. O’quvchilar fikrini yozma
va og’zaki tarzda aniq ifodalashga o’rgatildi. Bu jamiyatda mulogot madaniyatini
rivojlantirishga xizmat qildi. Jadidlar so’zlash va yozish madaniyatini ta’limning
muhim natijasi sifatida baholadilar.

Metodik yangiliklar o’qituvchining rolini ham o’zgartirdi. O’qituvchi fagat
bilim beruvchi emas, balki yo’naltiruvchi va tushuntiruvchi shaxsga aylandi.
O’qituvchi o’quvchini fikrlashga undashi kerak edi. Bu yondashuv ta’lim jarayonini
jonlantirdi.

O’quv dasturida axloqiy tarbiya muhim o’rin egalladi. Halollik, mas’uliyat va
mehnatsevarlik kabi gadriyatlar darslar orgali singdirildi. Jadidlar bilimni axlog
bilan uyg’un holda berishni muhim deb bildilar. Axlogsiz bilim jamiyat uchun
xavfli, degan garash ustuvor bo’ldi.

Qizlar ta’limiga oid metodik yangiliklar ham joriy etildi. Qizlar uchun mos
dasturlar ishlab chigildi. Ularning bilim olishi jamiyat taraqgiyoti uchun zarur deb
baholandi. Bu o’sha davr uchun muhim yangilik edi.

Baholash tizimi ham yangilandi. Jadid maktablarida fagat yodlangan matn
emas, balki tushunish darajasi ham baholandi. O’quvchining fikrlashi va faolligi
inobatga olindi. Bu baholash adolatliroq bo’1di.

O’quv dasturi jamiyat ehtiyojlariga moslashuvchan tarzda ishlab chiqildi.
Jadidlar ta’limni hayotdan uzib qo’ymadilar. Bilim kundalik ehtiyojlarga xizmat
qilishi kerak edi. Bu yondashuv ta’limning ijtimoiy ahamiyatini oshirdi.

usuli jadid maktablaridagi o’quv dasturi va metodik yangiliklar Turkistonda
ta’lim tizimini modernizatsiya qildi. Yangi fanlar, interaktiv metodlar va
ko’rgazmali ta’lim savodxonlikni oshirdi. Mustaqil fikrlashni rivojlantirdi. Milliy
ongni mustahkamladi. Jadidlar ta’limni jamiyatni yangilovchi eng kuchli vosita
sifatida amalda isbotladilar.

84



Jadidlar garashlarida ta’limning ijtimoly ta’siri jamiyatni yangilash va
modernizatsiya gilishning eng muhim natijalaridan biri sifatida baholandi. Ular
ta’limni fagat bilim beruvchi jarayon emas, balki ijtimoiy ongni shakllantiruvchi
kuch deb bildilar. Ta’lim orgali jamiyatning dunyoqgarashi, gadriyatlari va ijtimoiy
munosabatlari o’zgarishi mumkinligi jadidlar tomonidan chuqur anglab yetildi.

Usuli jadid maktablarining paydo bo’lishi jamiyatda savodxonlik darajasini
sezilarli oshirdi. Savodli inson axborotni gabul giladi, tahlil giladi va baho beradi.
Bu esa jamiyatda passivlikni kamaytirib, ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Savodxonlik
befarglik o’rini gizigish va mas’uliyat bilan almashtirdi. Jadidlar uchun bu jarayon
Ijtimoiy uyg’onishning boshlanishi edi.

Ta’lim jamiyatda ijtimoiy tenglikni mustahkamlovchi omilga aylandi. Usuli
jadid maktablari kelib chigishidan gat’i nazar, ko’plab bolalar uchun bilim olish
imkonini yaratdi. Ta’limga teng kirish jamiyatdagi ijtimoiy devorlarni yemira
boshladi. Bilim orgali inson o’z o’rnini topa olishi mumkinligi tushunchasi
shakllandi.

Ta’limning ijtimoiy ta’siri huqugiy ongning rivojlanishida ham namoyon
bo’ldi. Bilimli fugaro o’z huquqglarini anglay boshladi. Qonun va adolat
tushunchalari jamiyat ongiga singa boshladi. Jadid maktablari huquqgiy
savodxonlikning dastlabki poydevorini yaratdi. Bu jarayon jamiyatda qonuniylikka
bo’lgan talabni kuchaytirdi.

Ta’lim ijtimoiy munosabatlarni insonparvarlashtirdi. Jadidlar bilim orgali
inson gadr-gimmatini anglash mumkinligini ta’kidladilar. Savodli jamiyatda
zo’ravonlik va kamsitish kamayadi, degan garash ustuvor bo’ldi. Ta’lim shaxsni
hurmat gilish madaniyatini shakllantirdi.

Ayollar ta’limi ta’limning ijtimoiy ta’sirini yanada kuchaytirdi. Qizlar
maktablarining ochilishi jamiyat hayotida muhim o’zgarishlarga sabab bo’ldi.
Bilimli ayol ongli oila va sog’lom avlodni tarbiyalaydi. Bu esa jamiyatning uzoq
muddatli barqgarorligiga xizmat qildi. Ayollarni jamiyatdan cheklash asta-sekin
tanqid ostiga olina boshladi.

Ta’lim jamiyatda mehnat madaniyatini rivojlantirdi. Bilimli inson mehnatga
ongli yondashadi. Kasb-hunar va bilim uyg’unligi igtisodiy faoliyatni samarali gildi.
Jadid maktablarida olingan bilimlar kundalik hayotda qo’llanila boshladi. Bu
jamiyatda tashabbuskorlikni kuchaytirdi.

Ta’lim orgali milliy ong shakllandi. Jadidlar tarix, til va madaniyatni o’qitish
orgali milliy o’zlikni anglashni kuchaytirdilar. O’z tarixini bilgan jamiyat o’z
kelajagini ongli quradi, degan garash ustuvor bo’ldi. Bu jarayon milliy birlikni
mustahkamladi.

Matbuot va adabiyot bilan bog’liq holda ta’lim jamiyatda axborot muhitini

kengaytirdi. Savodli inson gazeta va kitob o’qiydi. Bu jamiyatda ochiq muhokama
85



madaniyatini shakllantirdi. Ochiq fikr almashuvi ijtimoiy muammolarni yuzaga
chigarishga yordam berdi.

Ta’limning ijtimoiy ta’siri axlogiy yuksalishda ham ko’zga tashlandi. Jadidlar
bilimni axlog bilan uyg’un holda berishga intildilar. Halollik, mas’uliyat va vijdon
ta’lim orqali singdirildi. Bu jamiyatda ishonch muhitini kuchaytirdi.

Ta’lim ijtimoiy murosani mustahkamladi. Bilimli jamiyat keskinlikka kamroq
moyil bo’ladi. Muammolarni mulogot orgali hal gilish madaniyati rivojlandi.
Jadidlar ta’limni zo’ravonliksiz islohotning eng samarali yo’li deb bildilar.

Ta’limning ijtimoiy ta’siri siyosiy ong shakllanishiga ham ta’sir ko’rsatdi.
Bilimli fugaro jamiyatdagi jarayonlarga befarq bo’lib golmaydi. Ijtimoiy mas’uliyat
kuchaydi. Jadid maktablari jamiyatda fuqgarolik ongining ilk belgilari paydo
bo’lishiga zamin yaratdi.

Ta’lim jamiyatda innovatsion fikrlashni rivojlantirdi. Yangilikka ochiglik,
tajriba va o’rganishga tayyorlik kuchaydi. Bu jamiyatni yopiq tizimdan ochiq
rivojlanishga olib chiqdi. Jadidlar ta’lim orgali jamiyatni zamon bilan hamnafas
gilishga intildilar.

Yuqoridagilardan kelib chigib, aytganda, jadid maktablari orgali amalga
oshirilgan ta’lim islohoti jamiyatga chuqur ijtimoiy ta’sir ko’rsatdi. Savodxonlik
oshdi. Huqugiy va milliy ong shakllandi. Ijtimoiy tenglik mustahkamlandi. Axlogiy
va madaniy yuksalish yuz berdi. Jadidlar ta’limni jamiyatni tubdan yangilovchi eng
kuchli omil sifatida amalda isbotladilar.

3.2. Matbuot va nashriyot faoliyatining ma’rifiy ahamiyati

Jadidlar faoliyatida matbuot va nashriyot jamiyatni uyg’otish, ma’rifatni
yoyish va ijtimoiy ongni shakllantirishning eng samarali vositalaridan biri bo’ldi.
Jadidlar ta’lim bilan bir gatorda matbuotni ham xalg ongiga bevosita ta’sir giluvchi
kuch sifatida baholadilar. Maktab cheklangan doirada ta’sir ko’rsatsa, matbuot keng
jamoatchilikni gamrab ola oldi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda jadid matbuoti shakllana
boshladi. Gazeta va jurnallar orgali ilm, ta’lim, axlog, jamiyat va taraqgiyot
masalalari muhokama qilindi. Jadidlar matbuotni oddiy axborot vositasi emas, balki
ma’rifiy tribuna sifatida ko’rdilar. Har bir magola jamiyatni o’ylashga, savol
berishga va xulosa chigarishga undashi kerak edi.

Matbuotning ma’rifiy ahamiyati, avvalo, savodxonlikni rag’batlantirishda
namoyon bo’ldi. Gazeta va jurnallarni o’qish ehtiyoji xalq orasida o’qishga
gizigishni kuchaytirdi. Savodli bo’lish amaliy zaruratga aylandi. Bu holat jadid
maktablari faoliyatini ham qo’llab-quvvatladi.

Jadid matbuoti jamiyatdagi ijtimoiy muammolarni ochiq muhokama qilish
imkonini yaratdi. Jaholat, xurofot, adolatsizlik va gologlik tanqid gilindi. Tanqid

86



shaxsga emas, muammoga garatildi. Bu yondashuv jamiyatda fikrlash madaniyatini
rivojlantirdi. Ochiq so’z ijtimoiy ongni uyg’otdi.

Nashriyot faoliyati orgali darsliklar, o’quv qo’llanmalar va ma’rifiy kitoblar
chop etildi. Bu asarlar yangi usul ta’limini mustahkamladi. O’quv materiallari sodda,
tushunarli va hayotga yaqin tilda yozildi. Nashriyot jadid ta’limining moddiy asosiga
aylandi.

Matbuot milliy ongni shakllantirishda muhim rol o’ynadi. Til, tarix va
madaniyat masalalari keng yoritildi. Milliy g’urur va o’zlikni anglash kuchaydi.
Jadidlar matbuot orgali millatni parokandalikdan birlashuvga chaqirdilar. Bu
jarayon milliy birlik g’oyasini mustahkamladi.

Ayollar masalasi ham jadid matbuotida muhim o’rin egalladi. Ayollar ta’limi,
oiladagi roli va jamiyatdagi o’rni muhokama gilindi. Bu mavzular jamiyatda yangi
garashlar shakllanishiga sabab bo’ldi. Matbuot orgali ayollar masalasi umumiy
Ijtimoiy muammo sifatida ko’tarildi.

Matbuot va nashriyot jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohot vositasi edi. Ular
jamiyatni kuch bilan emas, so’z va fikr bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar.
So’z ongni o’zgartirdi. Ong esa jamiyatni o’zgartirdi.

jadidlar faoliyatida matbuot va nashriyotning ma’rifiy ahamiyati beqiyos
bo’ldi. U savodxonlikni oshirdi, ijtimoiy muammolarni ochdi, milliy ongni
shakllantirdi va jamiyatni ma’rifat yo’li bilan yangilashga xizmat qildi. Jadidlar
matbuotni xalgni uyg’otuvchi eng kuchli ma’naviy qurolga aylantira oldilar.

Jadid matbuotining shakllanishi Turkistonda ma’rifiy uyg’onish jarayonining
eng muhim va ta’sirchan bosqgichlaridan biri bo’ldi. XIX asr oxiri — XX asr
boshlarida jadidlar matbuotni jamiyat ongini o’zgartirish, ilm-ma’rifatni yoyish va
milliy o’zlikni shakllantirishning asosiy vositasi sifatida angladilar. Matbuot jadidlar
uchun fagat axborot berish emas, balki ijtimoiy islohotni boshlab beruvchi kuch edi.

Turkistonda jadid matbuotining shakllanishiga zamin yaratgan muhim
omillardan biri Ismoil G’aspiralining faoliyati bo’ldi. U 1883-yilda Qrimda
“Tarjimon” gazetasini nashr eta boshladi. “Tarjimon” gisga vaqt ichida butun
musulmon SHargida, jumladan Turkistonda ham keng targaldi. Bu gazeta jadid
ziyolilariga matbuotning imkoniyatlarini ko’rsatib berdi va yangi avlod
matbuotchilarini shakllantirdi.

Turkistonda jadid matbuotining dastlabki bosgichi 1905-yildan keyin
faollashdi. Rossiyada yuz bergan 1905-yilgi ingilobdan so’ng nisbiy matbuot
erkinligi yuzaga keldi. Aynan shu siyosiy vaziyat Turkistonda mahalliy tillarda
gazeta va jurnallar chigarish imkonini kengaytirdi. Jadidlar bu imkoniyatdan faol
foydalana boshladilar.

Turkistondagi ilk jadid nashrlaridan biri 1906-yilda Toshkentda chop etilgan

“Taraqqiy” gazetasi bo’ldi. Bu gazeta Munavvargori Abdurashidxonov va uning
87



safdoshlari tashabbusi bilan chiqgarildi. “Taraqqgiy” gazetasi ta’lim, ilm, jamiyat va
taragqgiyot masalalarini ko’tardi. U jadid matbuotining Turkistondagi ilk amaliy
tajribasi sifatida tarixga kirdi.

SHu yili, ya’ni 1906-yilda, “Xurshid” gazetasi ham nashr etila boshladi. Bu
gazeta ham ma’rifiy yo’nalishga ega bo’lib, jadidchilik g’oyalarini keng
jamoatchilikka yetkazdi. Biroq siyosiy nazorat kuchaygani sababli bu gazetalarning
faoliyati gisga muddat bilan cheklangan edi. SHunga qaramay, ular jadid
matbuotining yo’lini ochib berdi.

1907-1908-yillarda jadid matbuoti yangi bosgichga ko’tarildi. Samargandda
Mahmudxo’ja Behbudiy tashabbusi bilan 1908-yilda “Samargand” gazetasi nashr
gilina boshlandi. Bu gazeta Turkistonda jadid matbuotining eng muhim
markazlaridan biriga aylandi. Unda ta’lim islohoti, milliy ong, tarix va madaniyat
masalalari muntazam yoritildi.

Behbudiy tomonidan 1913-yilda nashr etilgan “Oyina” jurnali jadid
matbuotining yuksak namunalaridan biri bo’ldi. “Oyina” jurnali nafagat
Turkistonda, balki butun musulmon SHargida mashhur bo’ldi. Jurnal sahifalarida
jamiyat, madaniyat, ayollar ta’limi, din va dunyoviylik masalalari chuqur tahlil
gilindi. “Oyina” jadid matbuotining nazariy va mafkuraviy darajasini oshirdi.

Farg’ona vodiysida jadid matbuoti 1912-1914-yillarda faollashdi. Qo’qon va
Andijonda ma’rifiy ruhdagi gazeta va risolalar chop etildi. Bu hududda jadid
ziyolilar matbuotni xalq bilan bevosita mulogot vositasi sifatida qo’lladilar. Matbuot
orgali savodsizlik, xurofot va ijtimoiy adolatsizlik tangid gilindi.

Toshkent jadid matbuotining muhim markazlaridan biri bo’lib goldi. 1914-
yilda Toshkentda “Sadoi Turkiston” gazetasi nashr etila boshladi. Bu gazeta milliy
masalalar, siyosiy vogealar va ijtimoiy muammolarni yoritdi. “Sadoi Turkiston”
jadid matbuotining siyosiy faollashgan bosgichini ifodaladi.

1915-1916-yillarda jadid matbuotida urush va uning ijtimoiy ogibatlari
mavzusi yetakchi o’ringa chiqdi. Birinchi jahon urushi sharoitida jadidlar matbuot
orgali xalgni ogohlikka, sabr va birlikka chagirdilar. Iqtisodiy giyinchiliklar,
majburiy mehnat va adolatsizlik masalalari ochiq yoritildi.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng jadid matbuotida gisga muddatli erkinlik
davri boshlandi. SHu yili Turkistonda jadid nashrlarining soni keskin oshdi. Gazeta
va jurnallar siyosiy masalalarni ochiq muhokama gila boshladi. Milliy muxtoriyat,
fugarolik huquglari va jamiyat kelajagi hagida maqolalar chop etildi.

Biroqg 1918-yildan keyin siyosiy vaziyatning keskin o’zgarishi jadid
matbuotiga jiddiy zarba berdi. Ko’plab nashrlar yopildi, jadid ziyolilar ta’qib ostiga
olindi. SHunga garamay, jadid matbuoti gisga tarixiy davr ichida jamiyat ongini
uyg’otishga ulgurdi.

88



Jadid matbuotining shakllanishida muhim jihat shundaki, u xalq tilida, sodda
va tushunarli uslubda olib borildi. Murakkab diniy va rasmiy tildan voz kechildi. Bu
matbuotni keng ommaga yaqinlashtirdi. Jadidlar so’zning kuchiga ishondilar va
matbuotni ongni o’zgartiruvchi qurolga aylantirdilar.

jadid matbuotining shakllanishi 1883-1917-yillar oralig’ida Turkistonda
ma’rifiy, ijtimoiy va milliy uyg’onish jarayoniga kuchli turtki berdi. “Tarjimondan
boshlangan bu jarayon “Taraqqiy”, “Samargand”, “Oyina” va “Sadoi Turkiston”
kabi nashrlar orgali yuksak bosgichga ko’tarildi. Jadid matbuoti jamiyatni o’ylashga,
savol berishga va kelajakni ongli qurishga undagan tarixiy maktab vazifasini bajardi.

Jadid gazeta va jurnallari aniq g’oyaviy yo’nalish asosida shakllandi. Ularning
bosh magsadi jamiyatni uyg’otish, fikrlashni o’rgatish va taragqiyotga undash edi.
Jadid matbuoti tasodifiy mavzularni emas, balki jamiyat hayoti uchun muhim
bo’lgan masalalarni izchil va tizimli tarzda yoritdi. Har bir nashr ma’rifiy vazifani
o’z oldiga magsad qilib qo’ydi.

Jadid matbuotining yetakchi g’oyasi ma’rifatparvarlik bo’ldi. Gazeta va
jurnallarda savodsizlik jamiyatning asosiy muammosi sifatida ko’rsatildi. Bilim
insonni ozod giladi, degan fikr muntazam targ’ib gilindi. Ta’lim, maktab, o’qituvchi
va darsliklar hagidagi maqolalar matbuotning asosiy gismini tashkil etdi. Bu orgali
o’quvchi ongida bilimga ehtiyoj shakllantirildi.

Ikkinchi muhim g’oyaviy yo’nalish ijtimoiy tanqgid edi. Jadid nashrlari
jamiyatdagi kamchiliklarni ochiqg ko’rsatdi. Jaholat, xurofot, poraxo’rlik,
adolatsizlik va befarglik keskin tanqgid gilindi. Bu tangid shaxsiy haqorat shaklida
emas, balki muammoni tahlil gilish tarzida olib borildi. Magsad buzish emas,
tuzatish edi.

Gazeta va jurnallar milliy ongni shakllantirishga alohida e’tibor garatdi. Til,
tarix va madaniyat masalalari muntazam yoritildi. Millat tushunchasi passiv meros
emas, balki ongli mas’uliyat sifatida talgin qilindi. Jadid matbuoti millatni
birlashishga, o’zligini anglashga va kelajagi hagida o’ylashga chaqirdi.

Jadid nashrlarida din va dunyoviylik muvozanati muhim g’oyaviy yo’nalish
bo’ldi. Din inkor etilmadi. Aksincha, dinning asl ma’naviy mohiyati ta’kidlandi.
SHu bilan birga, ilm-fan va dunyoviy bilimlar zarurligi asoslab berildi. Gazeta va
jurnallar dinni jaholat bilan emas, ong va axloq bilan bog’lab talgin gildi.

Ayollar masalasi jadid matbuotining muhim g’oyaviy yo’nalishlaridan biri
edi. Qizlar ta’limi, ayollarning jamiyatdagi o’rni va oiladagi roli keng muhokama
gilindi. Ayolni cheklash jamiyatni cheklash bilan barobar, degan fikr ilgari surildi.
Bu masala matbuot orgali ijtimoiy muammoga aylantirildi.

Jadid gazeta va jurnallari huqugiy ongni shakllantirishga xizmat gildi. Qonun,
adolat, fugarolik burchi va mas’uliyat hagida magolalar chop etildi. Fugaro o’z

89



huqugini bilishi va talab qilishi kerakligi ta’kidlandi. Matbuot jamiyatda
gonuniylikka bo’lgan ehtiyojni kuchaytirdi.

Igtisodiy masalalar ham jadid matbuotining g’oyaviy yo’nalishida muhim
o’rin tutdi. Mehnat, hunar, tadbirkorlik va iqtisodiy mustaqillik targ’ib gilindi.
Dangasalik va bogimandalik tanqid gilindi. Mehnat orgali taragqiyot g’oyasi keng
yoritildi. Bu jamiyatda tashabbuskorlikni kuchaytirdi.

Jadid nashrlarida madaniy yangilanish g’oyasi muntazam ilgari surildi.
Adabiyot, teatr va san’at jamiyatni tarbiyalovchi vosita sifatida talgin qgilindi.
Madaniyat xalg ongini yuksaltiradi, degan fikr asoslab berildi. Gazeta va jurnallar
san’atni ko’ngilochar emas, ma’rifiy kuch sifatida ko’rsatdi.

Jadid matbuoti zo’ravonliksiz islohot g’oyasiga qat’iy sodiq bo’ldi. Jamiyatni
kuch bilan emas, so’z va fikr bilan o’zgartirish mumkinligi targ’ib gilindi. Keskin
to’qnashuvlar emas, ongli islohotlar yo’li tanlandi. Bu g’oya matbuotning umumiy
ruhini belgiladi.

Gazeta va jurnallarning muhim g’oyaviy jihati ochig mulogot edi. Turli
fikrlarga joy berildi. Bahs madaniyati shakllantirildi. Jadidlar jamiyatni sukutdan
chigarishni magsad qildilar. Savol berish, shubhalanish va fikr bildirish taraqgiyot
belgisi sifatida ko’rsatildi.

Til masalasi ham g’oyaviy yo’nalishda muhim o’rin egalladi. Jadid matbuoti
sodda va tushunarli tilni tanladi. Murakkab va sun’iy iboralardan voz kechildi. Bu
matbuotni keng xalg ommasiga yaginlashtirdi. Til orgali fikr ommalashdi.

Jadid nashrlarida kelajak tasavvuri aniq ifodalandi. Bilimli, adolatli va ongli
jamiyat ideali ilgari surildi. Gazeta va jurnallar fagat muammoni ko’rsatib golmadi,
balki yechim yo’llarini ham taklif gildi. Bu ularni konstruktiv nashrlarga aylantirdi.

Matbuotning g’oyaviy yo’nalishi milliy va umuminsoniy qadriyatlar
uyg’unligiga asoslandi. Jadidlar milliylikni yopiq doirada tushunmadilar. Boshga
xalglarning ilg’or tajribasini o’rganish va moslashtirish zarurligi ta’kidlandi. Bu
ochig dunyoqgarashni shakllantirdi.

Jadid gazeta va jurnallari jamiyatni tarbiyalash vazifasini o’z zimmasiga oldi.
Har bir magola tarbiyaviy magsadga ega edi. O’quvchi fagat axborot emas, xulosa
olishi kerak edi. SHu sababli matbuot ma’naviy maktab vazifasini bajardi.

jadid gazeta va jurnallarining g’oyaviy yo’nalishi ma’rifat, ijtimoiy tanqid,
milliy ong, adolat va taraqgiyot g’oyalariga tayandi. Ular jamiyatni uyg’otdi. Fikrni
erkinlashtirdi. Muammoni ochdi. Yechim taklif gildi. Jadid matbuoti shu tariga
Turkistonda ma’naviy va ijtimoiy yangilanishning yetakchi kuchiga aylandi.

Jadidlar faoliyatida jamoatchilik fikrini shakllantirish matbuot va nashriyot
ishlarining eng muhim vazifalaridan biri bo’ldi. Jadidlar jamiyat taragqiyoti fagat
siyosiy qarorlar bilan emas, balki ongli jamoatchilik pozitsiyasi orqali

90



ta’minlanishini chuqur angladilar. SHu bois ular gazeta va jurnallarni xalq bilan
mulogqot giluvchi, fikr uyg’otuvchi maydon sifatida shakllantirdilar.

An’anaviy jamiyatda jamoatchilik fikri asosan yopiq doiralarda shakllangan
edi. Ochig muhokama madaniyati rivojlanmagan, ko’pchilik muammolar hagida
sukut saglangan. Jadid matbuoti bu holatni o’zgartirdi. Gazeta sahifalari jamiyatdagi
muammolarni ochiqg ko’tarish uchun maydon yaratdi. Bu jarayon sukut madaniyatini
savol va munozara madaniyatiga aylantirdi.

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda muammo qo’yish usuli muhim ahamiyat
kasb etdi. Jadidlar avvalo muammoni aniq ko’rsatdilar. Savodsizlik, ijtimoiy
adolatsizlik, xurofot va qologlik ochig nomlandi. Muammo anig bo’lsa, unga
munosabat ham shakllanadi. Bu usul o’quvchini befarglikdan chigarishga xizmat
qildi.

Jadid matbuoti o’quvchini fikrlashga undovchi savollar orgali faol holatga
keltirdi. Magolalar tayyor xulosalarni majburan singdirmadi. Aksincha, o’quvchini
o’ylashga majbur giluvchi savollar qo’yildi. Bu yondashuv jamoatchilik fikrining
ongli shakllanishiga zamin yaratdi.

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda oddiy va tushunarli til muhim rol
o’ynadi. Jadidlar murakkab va rasmiy tildan voz kechdilar. Xalq tushunadigan uslub
tanlandi. Bu matbuotni keng ommaga yaginlashtirdi. Fikr elita doirasidan chiqib,
ommaviy tus oldi.

Jadid matbuoti ijtimoly muhokama madaniyatini shakllantirdi. Turli
garashlarga o’rin berildi. Bahs va fikrlar to’qnashuvi taraqgiyot belgisi sifatida talgin
qgilindi. Jadidlar jamiyatni bir fikrga majburlashni emas, balki ongli kelishuvga olib
kelishni magsad qildilar.

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda axlogiy mezonlar muhim o’rin tutdi.
Jadidlar tangidni hagoratga aylantirmadilar. Tangid vijdon, mas’uliyat va jamiyat
manfaatlari asosida olib borildi. Bu yondashuv matbuotga ishonchni kuchaytirdi.
Ishonch bo’lgan joyda fikr shakllanadi.

Ayollar masalasi jamoatchilik fikrini shakllantirishda muhim mavzu bo’ldi.
Jadid matbuoti ayollar ta’limi va huquglari hagida ochiq yozdi. Bu masala ilgari
yopiq bo’Igan mavzuni jamoatchilik muhokamasiga olib chiqdi. Natijada jamiyatda
ayollar masalasiga nisbatan munosabat asta-sekin o’zgara boshladi.

Jadid matbuoti milliy masalalarni ham jamoatchilik fikri darajasiga olib
chiqgdi. Milliy til, tarix va madaniyat hagida yozilgan magolalar jamiyatda umumiy
mas’uliyat hissini kuchaytirdi. Millat tushunchasi mavhum emas, balki amaliy
vazifa sifatida idrok etila boshladi.

Jamoatchilik fikrini shakllantirishda misol va hayotiy vogealar keng
qo’llanildi. Jadidlar mavhum nazariyadan ko’ra real holatlarni tasvirladilar. Bu

91



o’quvchida ishonch uyg’otdi. O’z hayotiga taallugli muammoni ko’rgan inson unga
befarq bo’la olmadi.

Jadid matbuoti fugarolik faolligini  kuchaytirdi. O’quvchi jamiyat
muammolari fagat hukumat ishi emasligini anglay boshladi. Har bir fugaro mas’ul
ekani tushunchasi shakllandi. Bu jamoatchilik fikrining faol tus olishiga sabab
bo’ldi.

Matbuot orgali umumiy fikr maydoni vujudga keldi. Turli hududlardagi
odamlar bir xil masalalar hagida o’ylay boshladilar. Bu jamiyatda umumiy ong
shakllanishiga olib keldi. Jadidlar shu tariga parokandalikni kamaytirishga intildilar.

Jamoatchilik fikrini shakllantirish jarayoni zo’ravonliksiz islohotga xizmat
qildi. Ongli jamoatchilik garshilikni emas, mulogotni tanlaydi. Jadidlar bu yo’Ini
eng bargaror yo’l deb bildilar.

jadidlar faoliyatida jamoatchilik fikrini shakllantirish jamiyatni yangilashning
muhim bosgichi bo’ldi. Matbuot ochiq mulogot maydonini yaratdi. Savol berdi.
Tangid qildi. Murosaga chagirdi. SHu tariga jadid matbuoti jamiyat ongini
uyg’otgan va ijtimoly o’zgarishlarga zamin yaratgan kuchli ma’naviy institutga
aylandi.

Jadidlar faoliyatida adabiyot va publitsistika jamiyat tafakkurini
yangilashning eng ta’sirchan vositalaridan biri bo’ldi. Jadidlar so’z san’atini fagat
estetik hodisa emas, balki ijtimoiy ongni o’zgartiruvchi kuch sifatida baholadilar.
SHu bois adabiyot va publitsistika orgali yangi fikrlash uslubi, yangi dunyoqgarash
va yangi ijtimoiy mas’uliyat shakllandi.

An’anaviy adabiyotda ko’pincha mavhum ramzlar va tasavvufiy timsollar
ustuvor edi. Jadidlar bu uslubni inkor etmasdan, uni jamiyat ehtiyojlariga
moslashtirdilar. Ular adabiyotning asosiy vazifasi insonni o’ylashga, hayotga real
nigoh bilan garashga undash ekanini ta’kidladilar. SHunday qilib, adabiyot hayotga
yaginlashdi.

Jadid publitsistikasi jamiyat muammolarini ochig va aniq ko’rsatdi.
Magqolalarda savodsizlik, jaholat, adolatsizlik va befarglik tangid gilindi. Bu tanqgid
hissiy emas, balki tahliliy va mantigiy xarakterga ega bo’ldi. Publitsistika jamiyat
bilan to’g’ridan-to’g’ri mulogot maydoniga aylandi.

Yangi tafakkur shakllarining muhim belgisi realistik yondashuv edi. Jadid
adiblari vogealarni bezamasdan tasvirladilar. Inson hayoti, kundalik muammolar va
ijtimoiy garama-qarshiliklar adabiyot markaziga olib chiqildi. Bu yondashuv
o’quvchida o’zini tanish va anglash jarayonini kuchaytirdi.

Adabiyotda shaxs masalasi markaziy o’ringa chiqdi. Jadidlar insonni jamiyat
ichida faol subyekt sifatida ko’rsatdilar. Qahramonlar tagdirga bo’ysunuvchi emas,
balki tanlov giluvchi shaxslar sifatida tasvirlandi. Bu yangi tafakkur jamiyatda
mas’uliyat hissini kuchaytirdi.

92



Publitsistikada mantigiy dalil va isbot muhim o’rin egalladi. Jadidlar his-
tuyg’uga tayanishdan ko’ra, fakt va tahlilga suyanishni afzal ko’rdilar. Bu
yondashuv jamiyatni hissiyotdan fikrlashga olib chiqdi. Tafakkur madaniyati
shakllandi.

Yangi tafakkur shakllarida milliy ong muhim o’rin egalladi. Til, tarix va
madaniyat masalalari adabiyot va publitsistikada keng yoritildi. Milliylik romantik
shior emas, balki ongli mas’uliyat sifatida talgin qgilindi. Bu yondashuv milliy
birlikni mustahkamladi.

Jadid adabiyotida tarbiyaviy magsad ochiq ifodalandi. Asarlar o’quvchini
fagat zavglantirish uchun emas, balki tarbiyalash uchun yozildi. Axlogiy tanlovlar,
halollik va vijdon masalalari ko’tarildi. Bu adabiyot jamiyat uchun ma’naviy maktab
vazifasini bajardi.

Publitsistika orgali diniy va dunyoviy masalalar muvozanati muhokama
qgilindi. Jadidlar dinni inkor etmadi, birog uni jaholatdan ajratib ko’rsatdi. Ilm-fan va
dinning uyg’unligi asoslab berildi. Bu jamiyatda murosali dunyogarashni
shakllantirdi.

Yangi tafakkur shakllarining muhim jihati oddiy va tushunarli til edi. Jadidlar
murakkab va sun’iy iboralardan voz kechdilar. So’z xalq tiliga yaqginlashdi. Bu
adabiyot va publitsistikani ommaviy qildi. Fikr keng gatlamlarga yetib bordi.

Adabiyot va publitsistika orgali ijtimoiy faollik kuchaydi. O’quvchi
tomoshabin emas, balki ishtirokchiga aylandi. Muammolarni ko’rgan inson ularni
hal gilishga intildi. Bu yangi tafakkur jamiyatni harakatga keltirdi.

Jadid adiblari va publitsistlari o’z asarlari orgali kelajak tasavvurini yaratdilar.
Bilimli, adolatli va ongli jamiyat ideali ilgari surildi. Bu ideal jamiyatni passiv
kutishdan faol qurishga undadi.

jadidlar adabiyot va publitsistikada yangi tafakkur shakllarini yaratdilar.
Realizm, mantigiy tahlil, milliy ong va ijtimoiy mas’uliyat bu tafakkurning asosiy
belgilariga aylandi. Adabiyot va publitsistika jamiyat ongini uyg’otdi. Fikrni
erkinlashtirdi. Taraqgiyotga yo’l ochdi.

Jadidlar faoliyatida realistik adabiyotning rivoji jamiyat tafakkurini yangilash
yo’lidagi muhim bosqgich bo’ldi. Realizm jadid adabiyotida hayotni bezamasdan,
boricha tasvirlashga intilish sifatida namoyon bo’ldi. Bu yo’nalish orgali adabiyot
mavhum orzu va ramzlardan uzoglashib, real ijtimoiy muammolarni ko’rsatishga
xizmat qildi.

An’anaviy adabiyotda ko’pincha ideal obrazlar va ramziy tasvirlar ustuvor
edi. Jadidlar esa adabiyot hayotdan uzilib golmasligi kerakligini ta’kidladilar.
Insonning kundalik turmushi, ijtimoiy muhit, muammolar va ichki kechinmalar
adabiyot markaziga olib chiqgildi. Bu yondashuv o’quvchini o’z hayoti hagida
o’ylashga majbur qildi.

93



Realistik adabiyotda ijtimoiy tangid muhim o’rin egalladi. Savodsizlik,
qologlik, adolatsizlik va xurofot asarlarda ochiq ko’rsatildi. Tangid shaxsni
kamsitishga emas, muammoni anglashga qaratildi. Jadid adiblari muammoni
yashirmadi. Uni ko’rsatish orgali jamiyatni o’zgartirishni magsad qildilar.

Realistik asarlarda oddiy inson obrazi yetakchi bo’1di. Qahramonlar amir yoki
afsonaviy shaxslar emas, balki oddiy o’qituvchi, talaba, hunarmand yoki oila
boshlig’i sifatida tasvirlandi. Bu obrazlar orgali jamiyatdagi real holat yoritildi.
O’quvchi o’zini gahramon o’rnida ko’ra boshladi.

Jadid realizmining muhim jihati tarbiyaviy magsad edi. Asarlar o’quvchini
fagat xabardor gilish bilan cheklanib qolmadi. Ular axlogiy tanlovlar oldida goldirdi.
Halollik, mas’uliyat va vijdon masalalari markazga chiqarildi. Bu adabiyot jamiyat
uchun ma’naviy yo’l-yo’riq vazifasini bajardi.

Realistik adabiyotda sabab-ogibat munosabati aniq ko’rsatildi. Jaholatning
ogibati qologlik, savodsizlikning natijasi adolatsizlik sifatida tasvirlandi. Jadid
adiblari muammolar tasodif emas, balki ijtimoiy sharoit mahsuli ekanini
ko’rsatdilar. Bu yondashuv o’quvchini tahliliy fikrlashga o’rgatdi.

Til masalasi realistik adabiyot rivojida muhim rol o’ynadi. Jadidlar sodda,
tushunarli va xalgona tilni tanladilar. Murakkab va sun’iy iboralardan voz kechildi.
Bu adabiyotning ommaviylashishiga xizmat gildi. Realistik uslub mazmun bilan
birga shaklda ham yangilanishni ta’minladi.

Realistik adabiyotda ayollar mavzusi alohida o’rin egalladi. Ayollarning
jamiyatdagi cheklangan o’rni, savodsizlik va ijtimoiy tengsizlik ochiq yoritildi. Ayol
obrazlari jabrdiyda emas, balki o’zgarish istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bu
jamiyatda ayollar masalasiga yangi munosabatni shakllantirdi.

Realizm jadid adabiyotida ijtimoiy mas’uliyat hissini kuchaytirdi. Yozuvchi
jamiyatdan chetda turgan tomoshabin emas, balki faol ishtirokchi sifatida namoyon
bo’ldi. So’z orgali jamiyatga ta’sir qilish mas’uliyati anglandi. Bu yozuvchini
ijtimoiy yetakchiga aylantirdi.

Realistik adabiyot publitsistika bilan uzviy bog’landi. Badiiy asarlar
publitsistik ruh bilan boyidi. Publitsistik matnlar esa badiiy ifoda bilan kuchaydi. Bu
uyg’unlik yangi tafakkur shakllarini yuzaga keltirdi. Adabiyot va publitsistika bir-
birini to’ldirdi.

Muhim jihat shundaki, jadid realizmi umidsizlikni targ’ib qilmadi.
Muammolar ochiq ko’rsatildi, birog yechim imkoniyati ham mavjudligi ishora
gilindi. Bilim, mehnat va ma’rifat yo’li asosiy chigish yo’li sifatida ko’rsatildi. Bu
adabiyot jamiyatni tushkunlikka emas, harakatga chorladi.

jadidlar faoliyatida realistik adabiyotning rivoji jamiyat tafakkurini
yangilashda muhim rol o’ynadi. Realizm hayotni boricha ko’rsatdi. Muammoni

94



yashirmadi. Insonni markazga chigardi. Adabiyot orgali jamiyat o’zini anglay
boshladi va taraqqiyot sari gadam qo’ydi.

Jadidlar faoliyatida publitsistikada ijtimoiy tangid jamiyatni uyg’otish va
yangilashning muhim vositasi sifatida namoyon bo’ldi. Jadid publitsistikasi
vogealarni yashirmasdan, muammolarni ochiqg va aniq ko’rsatishga intildi. Tangid
bu yerda buzish emas, balki islohga undovchi ongli munosabat sifatida talgin gilindi.

An’anaviy jamiyatda ijtimoiy muammolar ko’pincha ochig muhokama
gilinmas edi. Jadid publitsistlari bu sukutni buzdi. Savodsizlik, jaholat, xurofot,
adolatsizlik va ijtimoiy befarglik ochiq tangid gilindi. Bu tangid shaxsga emas,
muammoga qaratildi. Magsad ayblash emas, muammoni anglash edi.

Publitsistikada ijtimoiy tangidning muhim jihati dalil va mantiqga tayanish
bo’ldi. Jadidlar hissiy chigishlardan ko’ra, fakt va kuzatuvlarga asoslangan tahlilni
afzal ko’rdilar. Bu yondashuv tangidni ishonchli va ta’sirchan qildi. O’quvchi
tangidni rad etmasdan, uni tushunishga harakat gila boshladi.

Ta’lim masalasi publitsistik tangidning markazida turdi. Savodsizlik
jamiyatning asosiy muammosi sifatida ko’rsatildi. Maktablarning holati, o’qitish
usullari va darsliklar ochiq muhokama qilindi. Jadidlar ta’limni isloh gilmasdan
jamiyatni isloh qgilib bo’Imasligini asoslab berdilar.

ljtimoiy tanqid diniy sohadagi muammolarni ham qgamrab oldi. Jadid
publitsistlari dinni inkor etmadi, birog xurofot va taglidchilikni keskin tanqid
gildilar. Din ong bilan uyg’un bo’lishi kerakligi ta’kidlandi. Bu yondashuv
jamiyatda murosali va ongli diniy garashni shakllantirdi.

Publitsistik tangid jamiyatdagi ijtimoiy adolatsizlik masalalarini ochib berdi.
Boy va kambag’al o’rtasidagi tafovut, mansabdorlarning mas’uliyatsizligi va oddiy
xalgning huquagsizligi yoritildi. Jadidlar adolatni shior emas, amaliy talab sifatida
ko’rsatdilar.

Ayollar masalasi publitsistikada ijtimoiy tangidning muhim mavzularidan biri
bo’ldi. Ayollarning savodsizligi va jamiyatdan chetlatilishi ochiq tangid gilindi.
Jadidlar ayollar ta’limi jamiyat taraqqiyotining zarur sharti ekanini asosladilar. Bu
tanqid jamiyatda yangi munosabat shakllanishiga turtki berdi.

Publitsistikada ijtimoiy tangid til va uslub jihatidan ham yangicha bo’ldi.
Murakkab va rasmiy iboralardan voz kechildi. Sodda, tushunarli va bevosita
murojaat shakli tanlandi. Bu tangidni ommaviy qildi. Fikr keng gatlamlarga yetib
bordi.

ljtimoiy tangid jadid publitsistikasida axlogiy mezonlar bilan uyg’unlashdi.
Tangid haqorat va kinoyaga asoslanmadi. Vijdon, mas’uliyat va jamiyat manfaatlari
ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv matbuotga ishonchni oshirdi.

95



Publitsistik tangid jamiyatda faollikni kuchaytirdi. O’quvchi tomoshabin
bo’lib golmadi. Muammoga munosabat bildirishga, fikr yuritishga undaldi. Bu
jamoatchilik fikrining shakllanishiga xizmat qildi.

Muhim jihat shundaki, jadid publitsistikasi tanqid bilan birga yechim
yo’llarini ham taklif gildi. Ta’limni yangilash, ma’rifatni kengaytirish va axlogiy
tarbiyani kuchaytirish asosiy chigish yo’li sifatida ko’rsatildi. Bu tangidni
konstruktiv qildi.

jadid publitsistikasida ijtimoiy tangid jamiyatni o’zgartirishga garatilgan ongli
faoliyat sifatida shakllandi. U muammolarni yashirmadi. Ularni tushuntirdi. Yechim
ko’rsatdi. Jadidlar publitsistik tanqid orgali jamiyat ongini uyg’otdi va ijtimoiy
islohotlarga zamin yaratdi.

Jadidlar faoliyatida badiiy so’z orqgali ma’rifat targ’ibi jamiyat ongini
o’zgartirishning eng ta’sirchan yo’llaridan biri bo’ldi. Ular badiiy asarni fagat estetik
zavq manbai emas, balki tarbiyaviy va ma’rifiy vosita sifatida ko’rdilar. So’z galbga
tez yetadi. Qalbga yetgan so’z esa ongni o’zgartiradi.

Jadid badiiy ijodida ma’rifat bevosita shior sifatida emas, obraz va vogealar
orgali singdirildi. Asarlarda savodsizlikning ogibatlari, jaholatning zararli tomonlari
va bilimning hayotiy ahamiyati hayotiy misollar bilan ko’rsatildi. O’quvchi
o’qiganini his qildi. His gilingan fikr esa bargaror bo’1di.

Badiiy so’z orgali ma’rifat targ’ibida oddiy inson obrazi muhim o’rin egalladi.
Qahramonlar kundalik hayotdagi odamlar edi. O’qituvchi, ota-ona, talaba yoki
hunarmand obrazlari orgali bilim va ma’rifatning ta’siri ko’rsatildi. Bu yondashuv
o’quvchini bevosita mulogotga tortdi. U o’zini gahramon bilan tenglashtirdi.

Jadid adabiyotida sabab-ogibat alogalari aniq tasvirlandi. Savodsizlik
gologlikka olib keladi. Jaholat adolatsizlikni kuchaytiradi. Bilim esa imkoniyat
ochadi. Bu mantigiy izchillik o’quvchini xulosaga olib keldi. Xulosa tayyor
berilmadi. U o’quvchining o’zida shakllandi.

Badiiy so’zning ma’rifiy kuchi til soddaligi bilan mustahkamlandi. Jadidlar
murakkab va sun’iy ifodalardan gochdilar. Sodda, ravon va xalqona til tanlandi. Bu
badiiy asarni ommaviy qildi. Ma’rifat tor doirada gqolmadi. Keng gatlamlarga
yoyildi.

Ma’rifat targ’ibida axlogiy tanlov muhim bo’ldi. Qahramonlar garor gabul
giladi. Ular halollik va manfaat o’rtasida tanlaydi. Bilim va jaholat o’rtasida yo’l
tanlaydi. Bu tanlovlar orgali o’quvchi ham o’z hayoti hagida o’ylay boshladi.
Axlogiy mas’uliyat kuchaydi.

Jadid badiiy asarlarida ayollar ta’limi alohida mavzu sifatida yoritildi. Savodli
ayol ongli oila yaratadi. Ongli oila esa jamiyatni mustahkamlaydi. Bu fikr badiiy
obrazlar orgali ko’rsatildi. O’quvchi bu g’oyani majburan emas, tabiiy gabul gildi.

96



Badily so’z orgali ma’rifat targ’ibida diniy va dunyoviy uyg’unlik ham muhim
o’rin tutdi. Din inkor etilmadi. Jaholat va xurofot tanqgid qilindi. llm va e’tiqodning
uyg’unligi badiiy syujetlar orgali ochib berildi. Bu yondashuv murosali
dunyoqgarashni shakllantirdi.

Jadid adabiyotida kelajak tasavvuri badiiy shaklda berildi. Bilimli, adolatli va
ongli jamiyat ideali asarlar markazida turdi. Bu ideal orzu emas, erishish mumkin
bo’lgan magsad sifatida tasvirlandi. O’quvchi umidsizlikka emas, harakatga undaldi.

Badiiy so’z publitsistika bilan uzviy bog’landi. Badiiy asarlarda publitsistik
ruh sezildi. Publitsistik matnlarda esa badiiy ta’sir kuchaydi. Bu uyg’unlik ma’rifat
targ’ibini yanada samarali qildi. So’z ta’siri ko’ paydi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar badiiy so’zni zo’ravonliksiz islohot vositasi
sifatida ko’rdilar. Ular jamiyatni kuch bilan emas, fikr bilan o’zgartirish
mumkinligiga ishondilar. Badiiy so’z garama-garshilikni kuchaytirmadi, mulogotni
gilishni kengaytirdi.

Badiiy so’z orgali ma’rifat targ’ibi milliy ongni ham mustahkamladi. Til, tarix
va madaniyat badiiy asarlarda tabiiy tarzda yoritildi. Milliylik shior emas, mas’uliyat
sifatida ko’rsatildi. Bu yondashuv birlikni kuchaytirdi.

jadidlar faoliyatida badiiy so’z orgali ma’rifat targ’ibi jamiyat ongini
uyg’otgan kuchli omil bo’ldi. So’z bevosita hayotga yaginlashdi. Obraz odamlarga
fikrni yetkazib berdi. Ma’rifat esa kishilar ongiga singdira borildi. Ular badiiy so’z
orgali jamiyatni o’ylashga, tanlashga va taraqqiyot sari harakat gilishga undadilar.

3.3. Teatr va sahna san’ati orqali ijtimoiy ongni o’zgartirish

Jadidlar faoliyatida teatr va sahna san’ati ijtimoiy ongni o’zgartirishning
ta’sirchan va tezkor vositasi sifatida namoyon bo’ldi. Ular sahnani ko’ngilochar
maydon emas, balki ma’rifiy va tarbiyaviy minbar deb bildilar. Teatr so’zdan
tashqari tasvir, harakat va hissiyot orgali jamiyatga murojaat gila oldi. Bu esa uning
ta’sir kuchini keskin oshirdi.

An’anaviy jamiyatda teatr tushunchasi keng targalmagan edi. Jadidlar sahna
san’atini yangicha mazmun bilan olib kirdilar. Ular teatrni jamiyat muammolarini
ochiq ko’rsatish, savol qo’yish va o’ylantirish vositasi sifatida ishlatdilar. Sahnada
ko’rsatilgan hayot tomoshabinning o’z hayoti bilan tutashdi. Bu befarglikni buzdi.

Jadid teatrining markazida ijtimoiy muammolar turdi. Savodsizlik, jaholat,
majburiy nikoh, ayollar taqdiri, poraxo’rlik va adolatsizlik sahna orgali yoritildi.
Muammolar yashirilmadi. Ular kulgi, fojia yoki keskin dramatik holatlar orgali
ko’rsatildi. Tomoshabin muammoni ko’rdi. Ko’rgan muammoni inkor eta olmadi.

Teatrda oddiy inson obrazi yetakchi bo’ldi. Qahramonlar hayotdan olingan
edi. Bu obrazlar tomoshabinga yagin bo’ldi. Tomoshabin o’zini sahnadagi
gahramonda ko’rdi. SHu tariga sahna jamiyatga ko’zgu vazifasini bajardi.

97



Jadidlar teatr orgali ayollar masalasini ochig muhokamaga olib chiqdi.
Qizlarning ta’limdan mahrumligi, majburiy turmush va oiladagi zo’ravonlik sahnada
keskin ko’rsatildi. Bu masalalar jamiyatda ilk bor ommaviy muhokama gilina
boshladi. Teatr ayollar taqdirini umumiy ijtimoiy muammoga aylantirdi.

Teatr va sahna san’ati ma’rifat targ’ibida samarali bo’ldi. Bilim va jaholat
o’rtasidagi farg jonli sahnalar orgali ochildi. Tomoshabin nazariy fikrni emas,
amaliy ogibatni ko’rdi. Bu ongga kuchliroq ta’sir ko’rsatdi.

Jadid teatrida til soddaligi muhim rol o’ynadi. Asarlar xalq tushunadigan tilda
sahnalashtirildi. Murakkab iboralardan voz kechildi. Bu teatrni keng ommaga
yaginlashtirdi. Sahna san’ati elitaga emas, jamiyatga xizmat qildi.

Teatr jamoatchilik fikrini shakllantirishga xizmat qildi. Tomosha tugagach,
muhokama boshlandi. Tomoshabinlar o’yladi. Bahslashdi. Xulosa chigardi. Bu
jarayon ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Teatr jamiyatni sukutdan chigaruvchi
maydonga aylandi.

Sahna san’ati zo’ravonliksiz islohot g’oyasini targ’ib gildi. Jadidlar jamiyatni
kuch bilan emas, ong bilan o’zgartirish mumkinligiga ishondilar. Teatr garama-
garshilikni kuchaytirmadi. Murosaga undadi. Fikr almashinuvini rag’batlantirdi.

Teatr orgali milliy ong mustahkamlandi. Milliy hayot, urf-odatlar va
muammolar sahnada aks etdi. Bu tomoshabinda o’z jamiyatiga nisbatan mas’uliyat
hissini kuchaytirdi. Millat tushunchasi sahna orgali jonlandi.

Teatr san’ati jadidlar uchun tarbiyaviy maktab vazifasini bajardi. Tomoshabin
fagat ko’rdi emas. U his qildi. His gilgan narsa ongda chuqur iz goldirdi. SHu sababli
teatr ta’siri uzoq davom etdi.

jadidlar faoliyatida teatr va sahna san’ati orgali ijtimoiy ongni o’zgartirish
muhim o’rin egalladi. Sahnada jamiyat o’z muammolarini ko’rdi. O’yladi. Xulosa
chigardi. Jadidlar teatrni ongni uyg’otuvchi kuchli ma’naviy qurolga aylantira
oldilar.

Jadid teatrining vujudga kelishi Turkistonda ijtimoiy ongni uyg’otish va
jamiyatni ma’rifiy yo’l bilan isloh gilish jarayonining muhim bosgichlaridan biri
bo’ldi. Teatr jadidlar uchun san’atning oddiy ko’rinishi emas, balki ijtimoiy tarbiya
va ma’rifat minbari edi. XIX asr oxiri — XX asr boshlarida yuzaga kelgan jadid teatri
aynan shu magsadga xizmat qildi.

Jadid teatrining paydo bo’lishiga zamin yaratgan omillardan biri jadidchilik
harakatining kuchayishi bo’ldi. 1890-yillarning oxiri — 1900-yillarning boshlarida
Turkistonda jadid maktablari, matbuot va adabiyot rivojlana boshladi. Bu jarayon
jamiyatda yangi fikrlash ehtiyojini yuzaga keltirdi. Jadidlar bu ehtiyojni gondirishda
teatrning ta’sir kuchi katta ekanini angladilar.

Jadid teatrining g’oyaviy ildizlari Qrim va Volga bo’yidagi musulmon teatr

tajribalariga borib tagaladi. Ismoil G’aspiralining ma’rifatparvarlik faoliyati,
98



shuningdek, tatar ziyolilarining sahna tajribasi Turkiston jadidlari uchun muhim
namuna bo’ldi. Bu ta’sirlar 1900-yillarning boshlarida Turkistonga yetib keldi va
sahna san’atiga qizigishni kuchaytirdi.

Turkistonda jadid teatrining shakllanishida Mahmudxo’ja Behbudiy alohida
o’rin egallaydi. U jadid teatrining asoschisi sifatida tan olinadi. Behbudiy tomonidan
yozilgan “Padarkush” dramasi jadid teatrining ilk yirik namunasi bo’ldi. Asar 1911-
yilda yozilgan bo’lib, unda jaholat, savodsizlik va tarbiyasizlikning fojiali ogibatlari
ochib berilgan.

“Padarkush” asari ilk bor 1914-yil 27-fevralda Samargandda sahnalashtirildi.
Bu sana Turkiston jadid teatri tarixida muhim burilish nuqgtasi hisoblanadi. Tomosha
katta ijtimoiy rezonans uyg’otdi. Tomoshabinlar sahnada o’z jamiyatining real
muammolarini  ko’rdilar. Bu teatrning jamiyatga bevosita ta’sir ko’rsatish
imkoniyatini namoyon qildi.

SHu vyili, ya’ni 1914-yilda, Toshkentda ham jadid teatr faoliyati jonlandi.
Munavvargori Abdurashidxonov va uning safdoshlari sahna san’atini targ’ib gila
boshladilar. Toshkent, Samargand va Qo’qon shaharlarida jadid spektakllari
namoyish etildi. Teatr asarlari ko’pincha maktablar, madrasalar yoki vagtincha
sahnalar qurilgan joylarda namoyish gilinar edi.

Jadid teatrining vujudga kelishi jarayonida 1913-1915-yillar alohida
ahamiyatga ega. Bu davrda jadid dramaturgiyasi shakllandi. Sahna uchun maxsus
yozilgan asarlar paydo bo’ldi. Teatr adabiyotdan mustaqil san’at sohasi sifatida
ajrala boshladi. Dramaturgiya jamiyat muammolarini sahnaga mos shaklda
ifodalashga yo naltirildi.

Jadid teatrining asosiy mavzulari savodsizlik, ota-onaning tarbiyadagi
mas’uliyati, ayollar tagdiri, majburiy nikoh va ijtimoiy adolatsizlik edi. Bu mavzular
tasodifiy tanlanmadi. Ular jamiyatning eng og’rigli nugtalarini aks ettirdi. Jadidlar
sahna orgali jamiyatni o’z muammolari bilan yuzlashtirishni magsad qildilar.

1915-1916-yillarda jadid teatr faoliyati kengaya boshladi. Farg’ona vodiysi
shaharlarida, xususan Qo’qon va Andijonda sahna tomoshalari namoyish etildi.
Tomoshalar ko’pincha xayriya magsadida o’tkazilib, tushgan mablag’lar maktablar
va ma’rifiy ishlarga yo’naltirildi. Bu teatrning ijtimoiy vazifasini yanada
kuchaytirdi.

Birinchi jahon urushi yillari, ya’ni 1914-1918-yillarda, jadid teatrida ijtimoiy
muammolar yanada keskinlashdi. Urushning xalq hayotiga ta’siri, gashshoqglik va
adolatsizlik sahnada o’z aksini topdi. Teatr tomoshalari orgali xalq sabr, birlik va
ongli harakatga chagirildi.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng jadid teatriga nisbatan gisqa muddatli
erkinlik yuzaga keldi. Bu davrda teatr faoliyati jonlandi. Yangi spektakllar

99



sahnalashtirildi. Siyosiy va ijtimoiy mavzular ochiqroq yoritila boshladi. Jadidlar
teatrni jamiyat kelajagini muhokama giluvchi maydon sifatida ko’rdilar.

Birog 1918-yildan keyin siyosiy vaziyat keskin o’zgardi. Jadid teatriga bosim
kuchaydi. Ko’plab jadid ziyolilar ta’qibga uchradi. Teatr faoliyati cheklana boshladi.
SHunga garamay, jadid teatri qgisqa tarixiy davr ichida jamiyat ongiga kuchli ta’sir
ko’rsatishga ulgurdi.

Jadid teatrining muhim jihati shundaki, u xalq tilida olib borildi. Sahnadagi
dialoglar sodda va tushunarli bo’ldi. Bu teatrni keng ommaga yaqinlashtirdi. Teatr
elitaga emas, xalgning o’ziga murojaat qildi.

jadid teatrining vujudga kelishi 1911-1917-yillar oralig’ida Turkistonda
ma’rifiy va ijtimoiy uyg’onishning muhim ko’rinishiga aylandi. “Padarkush”
dramasi va 1914-yilgi ilk sahna namoyishlari jadid teatrining tarixiy asosini yaratdi.
Jadid teatri jamiyatni o’ylashga majbur qildi, ijtimoiy muammolarni ochdi va ongni
o’zgartirish yo’lida kuchli ma’naviy qurolga aylandi.

Jadid teatrida sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni jamiyatni o’zgartirishga
garatilgan anig magsad bilan shakllandi. Jadid dramaturglari sahnani ko’ngilochar
tomosha emas, balki ijtimoiy tashxis va tarbiya maydoni deb bildilar. Har bir asar
jamiyatdagi muammoni ko’rsatdi. Har bir sahna tomoshabinni o’ylashga majbur
qildi.

Sahna asarlarining markazida savodsizlik va jaholat muammosi turdi. Jadidlar
savodsizlikni barcha ijtimoiy illatlarning ildizi sifatida ko’rsatdilar. Asarlarda
bilimdan yiroq insonning hayoti og’ir ogibatlarga olib kelishi ochiq tasvirlandi.
Tomoshabin sababni ko’rdi. Ogibatni his qgildi. Xulosa chigardi.

Tarbiyaning izdan chigishi sahna asarlarida muhim mavzu bo’ldi. Ota-
onaning beparvoligi, farzand tarbiyasidagi mas’uliyatsizlik fojiali natijalar bilan
ko’rsatildi. Bu yondashuv jamiyatda tarbiya masalasini shaxsiy ish emas, ijtimoiy
mas’uliyat sifatida ko’rsatdi. Sahna oilani jamiyatning asosiy bo’g’ini sifatida talgin
qildi.

Jadid sahna asarlarida ayollar taqdiri keskin va ochiqg yoritildi. Majburiy
nikoh, gizlarning savodsizligi va ayolning jamiyatdan chetlatilishi dramatik holatlar
orgali tasvirlandi. Ayol jabrdiyda emas, balki o’zgarish istovchi shaxs sifatida
ko’rsatildi. Bu yondashuv tomoshabin ongida ayollar masalasiga nisbatan yangi
garashni shakllantirdi.

ljtimoiy adolatsizlik sahna asarlarining muhim mazmuniy gatlamini tashkil
etdi. Boy va kambag’al o’rtasidagi tafovut, mansabdorlarning mas’uliyatsizligi va
oddiy xalgning huqugsizligi sahnada ochiq ko’rsatildi. Tangid shaxsga emas,
tizimga qgaratildi. Bu tomoshabinni garama-garshilikka emas, adolatli yechim
izlashga undadi.

100



Sahna asarlarida diniy xurofot va taglidchilik ham tangid qilindi. Jadidlar
dinni inkor etmadi. Ular jaholatni tangid gildi. Din axloq va ong bilan uyg’un
bo’lishi kerakligi sahna voqgealari orgali ochib berildi. Bu yondashuv jamiyatda
murosali va ongli diniy dunyogarashni kuchaytirdi.

Mehnat va mas’uliyat masalasi sahna asarlarida ijtimoiy gadriyat sifatida
ko’rsatildi. Dangasalik va bogimandalik tangid gilindi. Halol mehnat jamiyatni
rivojlantiruvchi kuch sifatida talgin gilindi. Tomoshabin mehnatning shaxsiy emas,
Ijtimoiy ahamiyatga ega ekanini anglay boshladi.

Jadid sahnasida oddiy inson obrazi yetakchi bo’ldi. Qahramonlar afsonaviy
emas edi. Ular kundalik hayotdan olingan edi. O’qituvchi, ota, ona, hunarmand,
talaba sahna markaziga chiqdi. Bu obrazlar tomoshabinga yaqin bo’ldi. Sahna
jamiyatga ko’zgu bo’lib xizmat qildi.

Sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni sabab—ogibat mantigi asosida qurildi.
Muammolar tasodif sifatida ko’rsatilmadi. Ular ijtimoiy sharoit mahsuli ekanini
anglatdi. Bu tomoshabinda tahliliy fikrlashni rivojlantirdi. Muammoni anglash
yechimga yo’l ochdi.

Milliy ong sahna asarlarining muhim tarkibiy gismi bo’ldi. Til, urf-odatlar va
milliy muhit sahnada tabiiy aks etdi. Milliylik shior emas, mas’uliyat sifatida
ko’rsatildi. Bu tomoshabinda o’z jamiyatiga nisbatan javobgarlik hissini
kuchaytirdi.

Jadid sahna asarlarida zo’ravonliksiz islohot g’oyasi ustuvor bo’ldi. Keskin
chagiriglar emas, ongli o’zgarish targ’ib qgilindi. Muammolar ochildi. Yechimlar
ma’rifat, ta’lim va axloq orgali ko’rsatildi. Bu sahna san’atini bargaror ijtimoiy ta’sir
vositasiga aylantirdi.

Sahna asarlarida mulogot va muhokama muhim o’rin egalladi. Tomosha
yakunida savollar tug’ildi. Bahslar boshlandi. Jamiyat sukutdan chiqdi. Teatr
ijtimoiy mulogot maydoniga aylandi. Bu jarayon jamoatchilik fikrini shakllantirdi.

Til va uslub sahna asarlarining ijtimoiy mazmunini kuchaytirdi. Sodda va
tushunarli til tanlandi. Murakkab iboralardan voz kechildi. Bu asarlarni ommaviy
gildi. Mazmun keng gatlamlarga yetib bordi.

Jadid dramaturgiyasi umidsizlikni targ’ib gilmadi. Muammolar keskin bo’lsa
ham, chigish yo’li ko’rsatildi. Bilim, tarbiya va mas’uliyat asosiy yechim sifatida
berildi. Tomoshabin tushkunlikka emas, harakatga undaldi.

jadid teatrida sahna asarlarining ijtimoiy mazmuni jamiyatni uyg’otishga
xizmat gildi. Muammo ochildi. Sabab tushuntirildi. Yechim ko’rsatildi. Sahna orgali
jadidlar ijtimoiy ongni o’zgartirishga erishdilar va jamiyatni ma’rifat yo’liga
chorlashda kuchli ta’sir ko’rsatdilar.

Jadid teatrida tomoshabin ongiga ta’sir mexanizmlari puxta o’ylangan va

magsadga yo’naltirilgan tizim asosida shakllandi. Jadidlar sahnani tasodifiy
101



ko’ngilochar vosita emas, balki ongni o’zgartirish mexanizmi sifatida ko’rdilar. SHu
bois teatr tomoshabinga hissiy, agliy va axloqgiy darajalarda bir vagtning o’zida ta’sir
ko’rsatdi.

Ta’sir mexanizmlarining birinchi bo’g’ini identifikatsiya edi. Tomoshabin
sahnadagi gahramonlarda o’zini yoki atrofidagi odamlarni ko’rdi. Qahramonlar
oddiy insonlar bo’lgani uchun sahna vogealari tomoshabinga begona tuyulmadi.
O’zini gahramon bilan tenglashtirgan tomoshabin vogealarga befarg bo’la olmadi.
Bu jarayon ongni ochdi.

Ikkinchi muhim mexanizm hissiy ta’sir edi. Teatr so’z bilan cheklanib
golmadi. Harakat, ohang, pauza va sahna muhitidan foydalandi. Fojia, kulgi va
keskin dramatik holatlar tomoshabinning his-tuyg’ulariga ta’sir qildi. His uyg’ongan
joyda fikr paydo bo’ldi. Jadidlar aynan shu bog’liglikdan foydalandilar.

Uchinchi mexanizm sabab—ogibatni ko’rsatish bo’ldi. Sahna asarlarida
muammolar tasodif sifatida berilmadi. Har bir xato o’z ogibatiga ega edi.
Savodsizlik fojia bilan yakunlandi. Beparvolik yo’qotishlarga olib keldi.
Tomoshabin muammoni tushundi. Tushungan muammo ongda mustahkam joy oldi.

To’rtinchi mexanizm axloqgiy tanlov edi. Qahramonlar muhim garorlar oldida
goldi. Halollik yoki manfaat. Bilim yoki jaholat. Tomoshabin bu tanlovni ichida
gayta yashadi. Bu jarayon axlogiy mas’uliyatni kuchaytirdi. Tomoshabin fagat
kuzatuvchi emas, ichki ishtirokchiga aylandi.

Beshinchi mexanizm sodda va tushunarli til bo’1di. Murakkab iboralardan voz
kechildi. Dialoglar xalq tilida olib borildi. Bu mazmunni yashirmadi. Aksincha, uni
kuchaytirdi. Tushunarli so’z ongga tez yetdi. Jadidlar so’zning soddaligi ta’sir
kuchini oshirishini yaxshi bilardilar.

Oltinchi mexanizm takror va mustahkamlash edi. Asosiy g’oyalar turli
sahnalarda gayta-gayta ko’rsatildi. Bir g’oya bir obraz orqgali berildi. Keyin boshga
vaziyatda takrorlandi. Bu ongda bargaror fikr shakllanishiga olib keldi. Takror fikrni
kuchaytirdi.

Ettinchi mexanizm ijtimoiy muhokama edi. Tomosha tugagach, fikr jarayoni
to’xtamadi. Tomoshabinlar o’zaro suhbatlashdi. Bahslashdi. Xulosa chigardi. Teatr
sahnadan tashgarida ham yashadi. Bu jarayon jamoatchilik fikrini shakllantirdi.

Sakkizinchi mexanizm muloqot orqgali ishonch yaratish bo’ldi. Jadid teatrida
tomoshabin bilan dushmanlik yo’q edi. Sahna buyruq bermadi. Nasihat gilmadi. U
savol berdi. Bu savol tomoshabinda ishonch uyg’otdi. Ishonch bo’lgan joyda ta’sir
kuchli bo’ladi.

To’qqizinchi mexanizm umidsizlikdan gochish edi. Muammolar keskin
bo’lsa ham, yechim ko’rsatildi. Bilim, tarbiya va mas’uliyat asosiy chiqish yo’li
sifatida berildi. Bu tomoshabinni tushkunlikka emas, harakatga undadi.

102



O’ninchi mexanizm milliy yaqinlik bo’ldi. Sahna milliy muhitda qurildi. Til,
urf-odat va kundalik hayot aks etdi. Tomoshabin sahnani o’z jamiyatining bir gismi
sifatida gabul gildi. Bu yaqginlik ta’sirni kuchaytirdi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar teatrni zo’ravonliksiz islohot vositasi sifatida
ko’rdilar. Teatr garshilikni kuchaytirmadi. Ongni uyg’otdi. Ong o’zgargan joyda
jamiyat o’zgardi.

jadid teatrida tomoshabin ongiga ta’sir mexanizmlari murakkab, ammo
samarali tizim sifatida shakllandi. ldentifikatsiya, hissiy ta’sir, mantiqiy izchillik va
ijtimoiy muhokama bu tizimning asosiy bo’g’inlari bo’ldi. Jadidlar sahna orqali
ongni uyg’otdi va jamiyatni ma’rifat yo’liga boshladi.

Jadidlar faoliyatida til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi
jamiyatni modernizatsiya qilish jarayonining muhim tarkibiy gismi bo’ldi. Jadidlar
jamiyat ongini o’zgartirish fagat mazmun bilan emas, balki ifoda shaklini yangilash
orgali ham amalga oshishini chuqur angladilar. SHu bois ular til va uslub masalasiga
alohida e’tibor garatdilar.

An’anaviy yozma va og’zaki nutqgda murakkab, og’ir va tor doira uchun
tushunarli bo’lgan uslub ustuvor edi. Jadidlar bu holatni tanqid gildilar. Ularning
fikricha, murakkab til bilimni xalqdan uzoqglashtiradi. SHuning uchun jadidlar
sodda, ravon va tushunarli tilni targ’ib gildilar. Til ommaga xizmat qilishi kerak edi.

Tilning yangilanishi avvalo ta’lim va matbuot orgali amalga oshdi. Jadid
maktablarida darslar xalqg tushunadigan tilda olib borildi. Matbuotda murakkab diniy
va rasmiy iboralardan voz kechildi. Bu bilimni keng gatlamlarga yetkazdi. Til orgali
ma’rifat ommalashdi.

Uslub jihatidan jadidlar bevosita murojaat shaklini tanladilar. O’quvchi yoki
tomoshabin bilan to’g’ridan-to’g’ri suhbat ohangi yaratildi. Bu uslub rasmiy masofa
o’rniga yaginlikni ta’minladi. Yaginlik ishonchni kuchaytirdi. Ishonch esa ta’sirni
oshirdi.

Madaniy kommunikatsiyaning yangilanishida mulogot va bahs madaniyati
muhim o’rin egalladi. Jadidlar bir tomonlama nasihatdan voz kechdilar. Savol-
javob, bahs va muhokama ustuvor bo’ldi. Jamiyat fikr bildirishga o’rgandi. Bu
ijtimoiy faollikni kuchaytirdi.

Til va uslubdagi yangilanish adabiyot va publitsistikada yaqqol ko’zga
tashlandi. Badiiy asarlarda xalqona ifodalar keng qo’llanildi. Publitsistikada esa aniq
va lo’nda jumlalar tanlandi. Bu fikrni tez va aniq yetkazdi. Uslub mazmunni
kuchaytirdi.

Jadidlar tilni milliy ongni shakllantiruvchi vosita sifatida ko’rdilar. Ona tili
orgali milliy gadriyatlar va tarix ongga singdirildi. Til nafagat aloga vositasi, balki
madaniy xotira sifatida talgin qilindi. Tilni asrash millatni asrash bilan

tenglashtirildi.
103



Madaniy kommunikatsiya fagat yozma so’z bilan cheklanib qolmadi. Teatr,
sahna va ommaviy chigishlar orgali jonli mulogot shakllandi. Sahna nutqi sodda va
ta’sirchan bo’ldi. Bu so’zning kuchini oshirdi. So’z jonli mulogotda yanada samarali
bo’ldi.

Til va uslub yangilanishi ayollar va yoshlar bilan mulogotni ham
osonlashtirdi. Avvallari chetda qolgan qatlamlar madaniy kommunikatsiya
jarayoniga jalb gilindi. Bu jamiyatning umumiy faolligini oshirdi. Kommunikatsiya
kengaydi.

Jadidlar tilni zamonga moslashtirish tarafdori bo’ldilar. SHu tariga
tushunchalar uchun yangi so’zlar kiritildi. [lm-fan va texnika atamalari sekin asta
ommalasha boshladi. Bu esa o’z navbatida jamiyatni zamonaviy dunyo bilan
bog’lashda muhim rol o’ynay boshladi.. Til yanada rivojlandi. Odamlarning fiklash
darajasi kengaydi.

Uslubdagi yangilanish kishilarda tangidiy madaniyatini ham shakllantirdi.
Tanqgid haqorat emas, balki fikr almashuvi sifatida talgin gilindi. Bu o’z navbatida
jamiyatda sog’lom muhokama muhitini yaratishga xizmat qildi.

Til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi zo’ravonliksiz
islohot g’oyasiga xizmat qildi. So’z orgali ijtimoily ong o’zgara boshladi. O’z
navbatida ong o’zgarishi jamiyat o’zgarishiga xizmat gila boshladi. Jadidlar bu
yo’Ini eng bargaror , to’g’ri yo’l deb bildilar.

jadidlar faoliyatida til, uslub va madaniy kommunikatsiyaning yangilanishi
jamiyatni modernizatsiya gilishda muhim rol o’ynadi. Yangi uslub mahalliy aholida
ishonchni kuchaytirdi. Madaniy kommunikatsiya esa jamiyatni ochiq va ongli
mulogot sari olib chiqdi.

Jadidlar faoliyatida adabiy tilni soddalashtirish harakati jamiyatni ma’rifiy
jihatdan uyg’otishning muhim sharti sifatida garaldi. Jadidlar til murakkab bo’lsa,
fikr keng ommaga yetib bormasligini aniq angladilar. SHu sababli ular adabiy tilni
xalq nutgiga yaginlashtirishni magsad qildilar. Til bilimni yashirmasligi, balki
ochishi kerak edi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida yozma adabiy til ko’pincha og’ir, murakkab
va tor doiradagi savodli gatlam uchungina tushunarli edi. Arabcha va forscha so’zlar
haddan ziyod ko’p ishlatilgan, jumlalar cho’zma va murakkab tuzilgan edi. Jadidlar
bu holatni tangid gildilar. Ularning fikricha, bunday til xalq bilan aloga uzilishiga
olib kelardi.

Adabiy tilni soddalashtirish harakati, avvalo, ma’rifiy ehtiyojdan kelib chiqdi.
Jadidlar savodsizlikka garshi kurashda tilni asosiy vosita deb bildilar. Agar darslik,
gazeta va badiiy asar xalq tushunmaydigan tilda bo’lsa, ma’rifat o’z vazifasini bajara
olmaydi. SHu sababli soddalik jadidlar uchun estetik emas, ijtimoiy zarurat edi.

104



Jadid adabiyotida sodda va ravon til ongli ravishda tanlandi. Murakkab
iboralar o’rniga kundalik nutqda ishlatiladigan so’zlar gqo’llanildi. Fikr gisga va aniq
jumlalar orgali ifodalandi. Bu uslub o’quvchini charchatmadi. Aksincha, o’qishga
qgizigishni kuchaytirdi.

Matbuot adabiy tilni soddalashtirish harakatining asosiy maydoniga aylandi.
Gazeta va jurnallar xalq bilan bevosita mulogot qgilishi kerak edi. Jadid nashrlarida
sodda til tanlandi. Bu nashrlarni keng omma o’qiy boshladi. Matbuot orgali adabiy
tilning yangi me’yorlari shakllandi.

Badiiy adabiyotda ham soddalik ustuvor bo’ldi. Jadid yozuvchilari obrazlar
nutgini xalqona qilib berishga intildilar. Qahramonlar sun’iy va balandparvoz
so’zlar bilan emas, hayotiy tilda gapirdi. Bu asarlarni ishonchli qildi. O’quvchi
badiiy matnda o’z muhitini ko’rdi.

Adabiy tilni soddalashtirish fikrni demokratlashtirdi. llgari fagat ayrimlar
tushunadigan bilim endi ko’pchilik uchun ochiq bo’ldi. Til bilimga to’siq emas,
ko’prik vazifasini bajara boshladi. Bu jarayon jamiyatda ma’rifatning
ommalashishiga xizmat qildi.

Jadidlar soddalashtirishni tilni gashshoglashtirish deb tushunmadilar. Ular
tilni boyitishni, ammo ortigcha murakkablikdan tozalashni magsad qildilar.
Keraksiz so’zlar gisqgartirildi. Aniq tushunchalar uchun aniq ifodalar tanlandi. Bu
tilni samaraliroq qildi.

Tilni soddalashtirish harakati ta’lim tizimi bilan uzviy bog’liq bo’ldi. Jadid
maktablarida darslar sodda tilda olib borildi. O’quvchi tushunmagan matnni
yodlashga majbur bo’Imadi. Tushungan bilim ongda mustahkam joy oldi. Bu ta’lim
samaradorligini oshirdi.

Adabiy tilning soddalashuvi ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Odamlar
o’qiganini tushuna boshladi. Tushungan inson fikr bildirdi. Fikr bildirgan inson
jamiyatda faol bo’1di. SHu tariga til ijtimoiy harakatga xizmat qildi.

Ayollar va yoshlar uchun til soddaligi alohida ahamiyat kasb etdi. Avvallari
chetda qolgan gatlamlar endi matbuot va adabiyot orgali jamiyat hayotiga qo’shila
boshladi. Bu madaniy kommunikatsiyani kengaytirdi. Jamiyatning umumiy saviyasi
oshdi.

Tilni soddalashtirish milliy ongni mustahkamladi. Ona tilining imkoniyatlari
kengaydi. Milliy ifoda kuchaydi. Jadidlar ona tilini zamonaviy fikrni ifodalashga
qodir til sifatida ko’rsatdilar. Bu milliy ishonchni kuchaytirdi.

Jadidlar soddalashtirilgan til orgali tangid madaniyatini ham rivojlantirdilar.
Murakkab va yopiq til tangidni yashiradi. Sodda til esa muammoni ochiq ko’rsatadi.
Bu jamiyatda ochiq fikr almashuvini kuchaytirdi.

105



Muhim jihat shundaki, adabiy tilni soddalashtirish zo’ravonliksiz islohotga
xizmat qildi. So’z yumshog, ammo ta’sirchan bo’ldi. Til orgali ong o’zgardi. Ong
o’zgargan joyda jamiyat o’zgara boshladi.

jadidlar boshlab bergan adabiy tilni soddalashtirish harakati ma’rifatni
ommalashtirdi, milliy ongni mustahkamladi va madaniy kommunikatsiyani yangi
bosgichga olib chigdi. Sodda til fikrni yaqginlashtirdi. Yaqin fikr esa jamiyatni
uyg’otdi.

Jadidlar faoliyatida yangi uslub va terminologiya jamiyatni modern fikrlashga
olib chigishning muhim vositasi bo’ldi. Ular eski tushunchalar bilan yangi davr
muammolarini ifodalab bo’lmasligini angladilar. SHu sababli jadidlar nafagat
mazmunni, balki ifoda usulini ham yangilashga intildilar.

Yangi uslubning asosiy belgisi aniqlik va lo’ndalik edi. Murakkab va cho’zma
jumlalar o’rniga gisga, mazmunli va aniq ifodalar tanlandi. Bu fikrni tez yetkazdi.
O’quvchi va tomoshabin fikrni darhol anglay boshladi. Uslub mazmunni
yashirmadi. Aksincha, uni kuchaytirdi.

Jadidlar yozma va og’zaki nutqda bevosita murojaat shaklini go’lladilar.
O’quvchiga yuzlanish, savol berish va muammaoga jalb gilish usuli keng targaldi. Bu
uslub rasmiy masofani kamaytirdi. Mulogot jonlandi. Fikr almashuvi kuchaydi.

Yangi terminologiya jadidlar faoliyatida alohida ahamiyat kasb etdi. Ilm-fan,
ta’lim, jamiyat va siyosatga oid yangi tushunchalar tilga kirib keldi. Jadidlar eski
terminlar bilan cheklanib golmadilar. Zarurat tug’ilganda yangi so’zlar yaratildi yoki
mavjud so’zlarga yangi ma’no yuklandi.

Ta’lim sohasida “maktab”, “darslik”, “fan”, “usul”, “imtihon” kabi
tushunchalar faol go’llanila boshladi. Bu terminlar ta’limni tizimli tushunishga
yordam berdi. Ta’lim mavhum jarayon emas, aniq tizim sifatida idrok etildi.

Ijtimoiy hayotga oid terminologiya ham yangilandi. “Jamiyat™, “taraqqiyot”,
“mas’uliyat”, “huquq” kabi so’zlar ommalashdi. Bu tushunchalar orgali jamiyatga
nisbatan ongli munosabat shakllandi. Fugarolik tafakkuri rivojlandi.

Yangi uslub va terminologiya milliy til imkoniyatlarini kengaytirdi. Jadidlar
ona tili zamonaviy fikrni ifodalashga qodir ekanini amalda ko’rsatdilar. Bu tilga
bo’lgan ishonchni oshirdi. Milliy ong mustahkamlandi.

Publitsistika yangi uslub va terminologiyaning asosiy maydoniga aylandi.
Gazeta va jurnallarda yangicha iboralar, zamonaviy tushunchalar keng qo’llanildi.
Bu matbuotni zamon bilan hamnafas qildi. Fikr zamonaviylashdi.

Badiiy adabiyotda ham yangi terminlar ehtiyotkorlik bilan joriy etildi. Ular
asar ruhini buzmasdan, mazmunni boyitdi. Yangi tushunchalar hayotiy vaziyatlar
orgali o’quvchiga yetkazildi. Bu terminlarni tabiiy gabul gilishga yordam berdi.

106



Yangi uslub va terminologiya tangid madaniyatini rivojlantirdi. Anig
terminlar muammoni aniq ifodalashga imkon berdi. Bu bahsni samarasiz bahslardan
olib chigdi. Muammo mohiyati ochildi.

Muhim jihat shundaki, jadidlar terminologiyani majburan singdirmadilar.
Ular yangi so’zlarni tushuntirib va amaliy misollar bilan kiritdilar. Bu o’quvchi va
tomoshabinning qarshiligini kamaytirdi. Yangi tushunchalar asta-sekin ongga
singdi.

jadidlar tomonidan joriy etilgan yangi uslub va terminologiya jamiyat
tafakkurini  modernlashtirdi. Aniq ifoda fikrni kuchaytirdi. Yangi terminlar
dunyogarashni kengaytirdi. Til zamon bilan hamnafas bo’1di. Jadidlar shu yo’l bilan
madaniy kommunikatsiyani yangi bosgichga olib chiqgdilar.

Jadidlar  faoliyatida ~madaniy mulogotning  kengayishi  jamiyatni
modernlashtirish jarayonining muhim natijasi bo’ldi. Jadidlar madaniyatni yopiq
an’ana sifatida emas, balki ochig mulogot orgali rivojlanadigan tizim deb
tushundilar. SHu bois ular turli ijtimoiy gatlamlar, hududlar va g’oyalar o’rtasida
alogani kuchaytirishga intildilar.

Madaniy mulogotning kengayishi, avvalo, til va uslubning soddalashuvi bilan
bog’liq bo’ldi. Tushunarli til mulogotni tezlashtirdi. Odamlar o’qidi. Tushundi.
Munosabat bildirdi. Bu jarayon jamiyatda fikr almashuvini jonlantirdi. Sukut o’rnini
muhokama egalladi.

Matbuot madaniy mulogotni kengaytirgan asosiy maydon bo’ldi. Gazeta va
jurnallar turli hududlarda yashovchi odamlarni bir axborot maydonida birlashtirdi.
Bir muammo hagida bir vaqtda o’ylash odati shakllandi. Bu umumiy ijtimoiy ongni
mustahkamladi. Jamiyat bo’laklarga bo’linib qolmadi.

Ta’lim tizimi madaniy mulogotning kengayishiga xizmat qildi. Jadid
maktablari turli ijtimoiy gatlam vakillarini bir joyga jamladi. O’quvchi o’qituvchi
bilan mulogot qildi. O’quvchilar o’zaro fikr almashdi. Bu jarayon mulogot
madaniyatini tarbiyaladi. Savol berish odati paydo bo’ldi.

Teatr va sahna san’ati madaniy mulogotni jonlantirdi. Tomosha jarayonida
tomoshabin passiv bo’lib golmadi. U his gildi. O’yladi. Tomoshadan keyin bahs
gildi. Sahna mulogotni sahnadan tashgariga olib chiqdi. Jamiyatda umumiy
muhokama muhiti shakllandi.

Madaniy mulogotning kengayishida ayollar va yoshlarning ishtiroki muhim
bo’ldi. Jadidlar ilgari chetda golgan gatlamlarni madaniy hayotga jalb etdilar.
Ayollar ta’limi va matbuotdagi ishtirok mulogotni kengaytirdi. Jamiyat bir yoglama
bo’lishdan chiqdi.

Jadidlar madaniy mulogotni milliy va umuminsoniy gadriyatlar uyg’unligida
ko’rdilar. Ular boshga xalglarning tajribasini o’rganishni targ’ib gildilar. Biroq ko’r-

107



ko’rona taglidni rad etdilar. O’rganish, moslashtirish va baholash muhim deb topildi.
Bu yondashuv ochiq dunyogarashni shakllantirdi.

Madaniy mulogot adabiyot va publitsistika orgali kengaydi. Asarlar jamiyat
bilan bevosita suhbatga kirdi. Yozuvchi va o’quvchi o’rtasida fikriy aloga paydo
bo’ldi. O’quvchi fagat gabul giluvchi emas, balki baholovchiga aylandi. Bu
mulogotni ikki tomonlama qildi.

Madaniy mulogotning kengayishi tangid madaniyatini ham rivojlantirdi.
Tangid hagorat emas, fikr almashuvi sifatida garaldi. Jadidlar bahsni qo’llab-
quvvatladilar. Bahs jamiyatni bo’lmadi. Uni boyitdi. Bu ijtimoiy yetuklik belgisi
sifatida garaldi.

Mulogotning kengayishi jamiyatda ishonch muhitini kuchaytirdi. Odamlar
bir-birini eshita boshladi. Fikr yashirilmadi. Ochilgan fikr murosaga yo’l ochdi. Bu
jarayon ijtimoiy keskinlikni kamaytirdi. Bargarorlikni kuchaytirdi.

Madaniy mulogot jadidlar uchun zo’ravonliksiz islohotning asosiy vositasi
edi. Kuch bilan emas, so’z bilan o’zgartirish magsad qilindi. So’z mulogotga
aylandi. Mulogot esa ongni o’zgartirdi. Ong o’zgargan joyda jamiyat o’zgardi.

jadidlar faoliyatida madaniy mulogotning kengayishi jamiyatni ochig, faol va
ongli holatga olib chiqdi. Til soddalashdi. Axborot almashuvi tezlashdi. Bahs
madaniyati shakllandi. Turli gatlamlar o’rtasida aloga kuchaydi. Jadidlar madaniy
mulogot orgali jamiyatni modern taragqiyot sari yetakladilar.

3.4. Ayollar maorifi va gender masalasida jadidlar pozitsiyasi

Jadidlar qgarashlarida ayollar maorifi va gender masalasi jamiyat
taraqgiyotining ajralmas sharti sifatida talgin gilindi. Ular jamiyatni yarmisiz
rivojlantirib bo’lmasligini aniq angladilar. SHu sababli ayollar ta’limi jadidchilik
g’oyalarining markaziy yo’nalishlaridan biriga aylandi.

An’anaviy muhitda ayolning roli tor doira bilan cheklangan edi. Savodsizlik
odatiy hol sifatida gabul gilinar, ta’lim esa erkaklarga xos faoliyat deb garalardi.
Jadidlar bu garashni tanqgid gildilar. Ularning fikricha, ayol savodsiz bo’lsa, oila
savodsiz bo’ladi. Oila savodsiz bo’lsa, jamiyat taraqqiy etmaydi. Bu mantiq jadid
pozitsiyasining asosini tashkil etdi.

Jadidlar ayollar ta’limini axlogiy va ijtimoiy zarurat sifatida ko’rdilar. Ayol
fagat uy bekasi emas, balki tarbiyachi, ona va jamiyat a’zosi edi. Bilimli ayol
sog’lom avlodni tarbiyalaydi. Ongli avlod esa jamiyatni yangilaydi. SHu bois
ayollar maorifi milliy kelajak masalasi sifatida talgin gilindi.

Ayollar ta’limi masalasida jadidlar keskin garama-garshilik yo’lini
tanlamadilar. Ular diniy gadriyatlarni inkor etmadi. Aksincha, ilm olish din ruhiga
zid emasligini asosladilar. Ilm ayolni buzmaydi. IIm ayolni mas’ul giladi. Bu
murosali yondashuv jamiyatda garshilikni kamaytirdi.

108



Jadidlar amaliy gadamlar tashladilar. Qizlar uchun maktablar ochildi. O’quv
dasturlari moslashtirildi. Darslar sodda va tushunarli tilda olib borildi. Qizlarning
savod chiqgarishi tezlashdi. Bu jarayon jamiyatda sezilarli o’zgarishlarni boshlab
berdi.

Matbuot jadidlarning gender masalasidagi pozitsiyasini keng yoydi. Gazeta
va jurnallarda ayollar ta’limi, oiladagi o’rni va jamiyatdagi mas’uliyati muhokama
gilindi. Ayolni kamsituvchi urf-odatlar tangid gilindi. Tangid hagorat emas, tahlil va
tushuntirish shaklida olib borildi. Bu yondashuv ongni o’zgartirdi.

Jadidlar ayollar masalasini fagat ta’lim bilan cheklamadilar. Gender tenglik
tushunchasi ijtimoiy adolat doirasida ko’rildi. Ayolning fikri eshitilishi kerak edi.
Ayolning huquqgi tan olinishi kerak edi. Bu talablar jamiyatda mas’uliyatli
munosabatni shakllantirdi.

Teatr va adabiyot ayollar masalasini ommaviy muhokamaga olib chiqdi.
Sahna asarlarida majburiy nikoh, savodsizlik va ayolning iztirobi ochiq ko’rsatildi.
Bu muammolar yashirin bo’lib golmadi. Tomoshabin ko’rdi. His gildi. O’yladi.
Sahna ongga kuchli ta’sir ko’rsatdi.

Jadid adabiyotida ayol obrazi o’zgardi. Ayol jabrdiyda emas, o’zgarish
istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bilimga intilgan ayol obrazi jamiyat uchun yangi
namuna bo’ldi. Bu obrazlar orgali ma’rifat targ’ib gilindi.

Jadidlar ayollarni jamiyat hayotiga jalb gilishni zo’ravonliksiz islohot yo’li
bilan amalga oshirmoqchi bo’ldilar. Keskin chagiriglar emas, dalil va tushuntirish
ustuvor bo’ldi. Bu usul bargaror natija berdi. Jamiyat sekin, ammo ishonch bilan
o’zgara boshladi.

Ayollar maorifi masalasi jadidlar tafakkurida milliy uyg’onish bilan uzviy
bog’landi. Bilimli ayol milliy gadriyatlarni ongli ravishda avlodga yetkazadi. Til,
axlog va madaniyat shu yo’l bilan mustahkamlanadi. Jadidlar buni chuqur
angladilar.

Gender masalasida jadidlar muvozanatni sagladilar. Ular G’arbni ko’r-
ko’rona ko’chirmadilar. Mahalliy madaniyat va diniy gadriyatlarni hisobga oldilar.
Yangilanish moslashuv orgali amalga oshirildi. Bu yondashuv ijtimoiy bargarorlikni
ta’minladi.

Jadidlar ayollar maorifini ijtimoiy taraqqiyotning kaliti deb bildilar. Ayol
ta’lim olmasa, jamiyat orgada qoladi. Ayol ta’lim olsa, jamiyat oldinga siljiydi. Bu
oddiy, ammo kuchli xulosa jadidlar faoliyatini yo’naltirdi.

jadidlar pozitsiyasida ayollar maorifi va gender masalasi jamiyatni
yangilashning muhim sharti sifatida shakllandi. Ta’lim orgali ayol kuchaydi. Ayol
orgali oila o’zgardi. Oila orgali jamiyat rivojlandi. Jadidlar shu zanjirni ongli
ravishda ishga tushirdilar.

109



Jadidlar tafakkurida ayollar ta’limi zarurati jamiyat taragqiyotining muhim
sharti sifatida qaraldi. Ular ayollarni savodsiz qoldirish jamiyatni ongli
rivojlanishdan mahrum etishini chuqur angladilar. Jadidlar uchun ayollar ta’limi
shaxsiy masala emas, balki ijtimoiy va milliy zarurat edi.

An’anaviy garashlarda ayolning vazifasi asosan uy-ro’zg’or va oila doirasi
bilan cheklangan edi. Ta’lim esa erkaklarga xos faoliyat deb hisoblanardi. Jadidlar
bu garashni tanqgid gildilar. Ularning fikricha, ayol oila tarbiyasining asosiy tayanchi
bo’lsa, u savodsiz bo’lib golmasligi kerak. Savodsiz ona savodsiz avlodni
tarbiyalaydi. Bu jamiyatning kelajagini zaiflashtiradi.

Jadidlar ayollar ta’limini, avvalo, ona tarbiyasi bilan bog’ladilar. Ona
bolaning ilk muallimidir. Agar ona bilimli bo’lsa, farzand ham bilimga intiladi. SHu
bois ayollar ta’limi bolalar ta’limining poydevori sifatida talgin gilindi. Bu mantiq
jamiyat tomonidan asta-sekin gabul gilina boshladi.

Ayollar ta’limi zarurati jadidlar garashlarida axlogiy mas’uliyat bilan ham
bog’landi. Bilimli ayol oilada axlogiy muhitni mustahkamlaydi. Halollik, mas’uliyat
va mehnatsevarlik kabi gadriyatlar avvalo oilada shakllanadi. Ayol bu jarayonning
markazida turadi.

Jadidlar ayollar ta’limini din bilan zid qo’ymadilar. Ular ilm olish ayol uchun
ham ma’naviy burch ekanini ta’kidladilar. Din jaholatni emas, ongni qo’llab-
quvvatlaydi, degan qarash ilgari surildi. Bu yondashuv jamiyatdagi garshilikni
yumshatdi va ayollar ta’limiga yo’l ochdi.

Ayollar ta’limi zarurati ijtimoiy bargarorlik bilan ham bog’landi. Savodsiz
ayol ijtimoiy muammolarga befarq bo’lib qoladi. Bilimli ayol esa jamiyatda sodir
bo’layotgan jarayonlarni anglaydi. Bu ongli munosabat ijtimoiy muvozanatni
mustahkamlaydi.

Jadidlar ayollar ta’limini milliy taraqgiyot masalasi sifatida ko’rdilar.
Millatning kuchi uning barcha a’zolari bilim darajasi bilan belgilanadi. Ayollar
ta’limdan chetda qolsa, millat imkoniyatlarining yarmi yo’qotiladi. Bu fikr jadidlar
tomonidan ochiq va qat’iy ifodalandi.

Ayollar ta’limi zarurati jadidlar uchun fagat nazariy garash bo’lib golmadi.
Amaliy choralar ko’rildi. Qizlar uchun maktablar ochildi. O’quv dasturlari
moslashtirildi. Darslar sodda va tushunarli tilda olib borildi. Bu gadamlar ayollar
ta’limini real jarayonga aylantirdi.

Matbuot ayollar ta’limi zaruratini tushuntirishda muhim rol o’ynadi. Jadid
nashrlarida ayollar savodxonligi, oila va jamiyatdagi o’rni hagida maqolalar chop
etildi. Bu mavzu ochig muhokamaga chiqarildi. Jamoatchilik fikri asta-sekin o’zgara
boshladi.

110



Jadidlar ayollar ta’limi zaruratini zo’ravonliksiz islohot yo’li bilan ilgari
surdilar. Ular jamiyatni majburlash yo’lini tanlamadilar. Dalil, tushuntirish va
namuna ko’rsatish ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv bargaror natija berdi.

Ayollar ta’limi masalasi jadidlar garashlarida gender adolati bilan bog’landi.
Ayolning ta’lim olish huqugi tan olinmasa, jamiyatda adolat bo’Imaydi. Bu talab
keskin chaqirig emas, mantigiy xulosa sifatida ilgari surildi.

Jadidlar ayollar ta’limini jamiyatni ongli va mas’uliyatli gilish vositasi sifatida
ko’rdilar. Bilimli ayol oilani mustahkamlaydi. Mustahkam oila jamiyatni
mustahkamlaydi. Bu zanjir jadidlar tafakkurining asosini tashkil etdi.

jadidlar tafakkurida ayollar ta’limi zarurati jamiyat taragqiyotining ajralmas
sharti sifatida shakllandi. Ta’lim ayolni kuchaytirdi. Ayol orgali avliod ongli bo’1di.
Ongli avlod esa jamiyatni yangiladi. Jadidlar bu jarayonni chuqur anglab, uni izchil
targ’ib qildilar.

Jadidlar garashlarida ijtimoiy hayotda ayol o’rni masalasi jamiyatni yangilash
va barqaror rivojlantirish bilan bevosita bog’landi. Ular ayolni fagat oilaviy doira
bilan cheklash jamiyat imkoniyatlarini gisgartirishini aniq angladilar. SHu bois
jadidlar ayolni ijtimoiy jarayonlarning faol ishtirokchisi sifatida ko’rishga
chaqirdilar.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda ayollarning ijtimoiy hayotdagi
ishtiroki juda cheklangan edi. Ayolning asosiy vazifasi uy-ro’zg’or va farzand
tarbiyasi bilan bog’langan. Jamoat ishlari, ta’lim, matbuot va madaniy hayot deyarli
erkaklar bilan cheklangan edi. Jadidlar bu holatni jamiyat taraqqiyotiga to’siq deb
baholadilar.

Jadidlar fikricha, ayol jamiyatdan chetda golsa, ijtimoiy hayot bir tomonlama
rivojlanadi. Ayol oilaning markazi bo’lgani uchun u jamiyatga bevosita ta’sir
ko’rsatadi. Bilimli va ongli ayol oilada madaniyat, axloq va tartibni shakllantiradi.
Bu esa jamiyatning umumiy saviyasini oshiradi.

Ayolning ijtimoiy hayotdagi o’rnini kengaytirish masalasi 1900-yillarning
boshlarida jadid matbuotida faol muhokama gilina boshladi. Gazeta va jurnallarda
ayollarning savodxonligi, jamiyatdagi mas’uliyati va huquglari hagida magolalar
¢’lon qilindi. Bu masala ilk bor ochiq jamoatchilik muhokamasiga chiqdi.

1906-1907-yillardan boshlab jadidlar ayollar masalasini fagat nazariy
darajada emas, amaliy jihatdan ham ko’tarishga harakat qildilar. Qizlar uchun
maktablar ochilishi ayollarning ijtimoiy hayotga kirib kelishiga zamin yaratdi.
Savodli ayollar o’qish, yozish va fikr bildirish imkoniyatiga ega bo’la boshladilar.

Jadidlar ayolni jamiyatda axlogiy mezonlarni belgilovchi shaxs sifatida
ko’rdilar. Ayolning tarbiyasi jamiyat axlogiga bevosita ta’sir giladi, degan garash
ustuvor bo’ldi. SHu sababli ayolning ijtimoiy mavgeini oshirish axlogiy ingirozning
oldini olish vositasi sifatida baholandi.

111



Ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rni masalasi 1910-yillarda teatr va adabiyot
orgali ham yoritila boshladi. Sahna asarlarida ayolning jamiyatdan chetlatilishi
fojiali ogibatlarga olib kelishi ko’rsatildi. Ayol obrazi jabrdiyda emas, balki ongli va
o’zgarish istovchi shaxs sifatida tasvirlandi. Bu tasvirlar tomoshabin ongiga kuchli
ta’sir ko’rsatdi.

1914-1916-yillarda jadid teatrlarida sahnalashtirilgan asarlarda ayolning
Ijtimoiy hayotga qo’shilishi jamiyat uchun ijobiy natija berishi ochiq ifodalandi.
Ayol bilimli bo’lsa, oila mustahkam bo’ladi. Oila mustahkam bo’lsa, jamiyat
bargaror bo’ladi. Bu mantiq sahna orgali ommaga yetkazildi.

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotga Kkirib kelishini keskin garama-
garshiliklar orgali emas, bosgichma-bosqgich islohot yo’li bilan amalga oshirish
tarafdori bo’ldilar. Ular jamiyat tayyor bo’lmagan o’zgarishlar bargaror
bo’lmasligini yaxshi tushundilar. SHu bois ayolning ijtimoiy faolligi avvalo ta’lim
va madaniyat orqali shakllantirildi.

Ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rni matbuot faoliyati bilan ham kengaydi.
Ayrim ayollar maqgola yozish, tarjima qilish va ijtimoiy mavzularda fikr bildirish
imkoniga ega bo’ldilar. Bu holat jamiyatda ayol fikrining gadrlanishiga zamin
yaratdi. Ayol ovozi eshitila boshladi.

1917-yil vogealaridan so’ng qisga muddatli erkinlik sharoitida ayollarning
ijtimoiy faolligi yanada oshdi. Ayollar yig’inlarda, madaniy tadbirlarda va ta’lim
muassasalarida faolroq ishtirok eta boshladilar. Jadidlar bu jarayonni jamiyatning
tabiiy rivoji sifatida baholadilar.

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotdagi o’rnini erkaklarga garshi qo’ymadilar.
Ular gender masalasini garama-garshilik emas, hamkorlik sifatida ko’rdilar. Erkak
va ayol jamiyat taraqgiyotida bir-birini to’Idiruvchi kuchlar sifatida talgin gilindi.
Bu yondashuv ijtimoiy muvozanatni saqlashga xizmat gildi.

Ayolning ijtimoiy hayotga kirib kelishi milliy ong bilan bog’landi. Jadidlar
fikricha, ayol milliy gadriyatlarni ongli ravishda avlodga yetkazuvchi asosiy
vositadir. Agar ayol ongli bo’lsa, milliy madaniyat mustahkamlanadi. SHu bois
ayolning ijtimoiy faolligi milliy uyg’onish bilan bog’lab tushuntirildi.

Jadidlar ayollarning ijtimoiy hayotdagi rolini zo’ravonliksiz islohot
tamoyiliga asoslab kengaytirdilar. Majburlash yo’q edi. Tushuntirish bor edi.
Namuna bor edi. Bu yondashuv jamiyatda qarshilikni kamaytirdi va bargaror
o’zgarishlarga olib keldi.

jadidlar garashlarida ijtimoiy hayotda ayol o’rni XIX asr oxiri — XX asr
boshlarida tubdan gayta talgin gilindi. Ayol jamiyatdan chetda goluvchi shaxs emas,
balki ijtimoiy taraqqiyotning faol ishtirokchisiga aylanishi lozim deb garaldi. 1900
1917-yillar oralig’ida ilgari surilgan bu garashlar jamiyat ongini o’zgartirishga
xizmat qildi va keyingi ijtimoiy jarayonlar uchun mustahkam zamin yaratdi.

112



Jadidlar tafakkurida gender tenglik g’oyalari jamiyatni modernlashtirishning
muhim sharti sifatida talgin qgilindi. Ular tenglikni garama-qarshilik emas, ijtimoiy
hamkorlik tamoyili deb bildilar. Erkak va ayol jamiyat taragqiyotida bir-birini
to’ldiruvchi kuchlar sifatida ko’rildi. Bu yondashuv jadidlarning murosali va ongli
islohot strategiyasini aks ettirdi.

Gender tenglik g’oyalarining ahamiyati, avvalo, ijtimoiy adolat masalasi bilan
bog’liq edi. Jadidlar adolatni fagat siyosiy yoki igtisodiy soha bilan cheklamadilar.
Ular adolat oiladan boshlanishini ta’kidladilar. Agar ayol huqugsiz bo’lsa, jamiyatda
adolat bo’lishi mumkin emas. SHu sababli gender tenglik ijtimoiy bargarorlikning
asosi sifatida ko’rildi.

Jadidlar gender tenglikni ta’lim bilan uzviy bog’ladilar. Ta’lim olgan ayol o’z
huqug va majburiyatlarini anglaydi. Anglangan huqug esa mas’uliyatni
kuchaytiradi. Bu jarayon oilada sog’lom mubhit yaratadi. Sog’lom oila esa jamiyatni
mustahkamlaydi. Jadidlar ushbu mantigni izchil asosladilar.

Gender tenglik g’oyalarining muhim jihati ongni o’zgartirish edi. Jadidlar
gonuniy tenglikdan ko’ra, ongiy tenglikni muhimroq deb bildilar. Majburlash orgali
emas, tushuntirish orgali o’zgarish maqgsad qilindi. Bu usul bargaror natija berishini
jadidlar yaxshi angladilar.

Jadidlar gender tenglikni milliy gadriyatlar bilan zid qo’ymadilar. Ular
tenglikni begona g’oya sifatida emas, mahalliy madaniyat va diniy an’analarga mos
tarzda talgin qildilar. Ayolning hurmati va sha’ni qadimiy qadriyat sifatida
ko’rsatildi. SHu yo’l bilan jamiyatdagi garshiliklar kamaytirildi.

Gender tenglik g’oyalari ijtimoiy faollikni kuchaytirdi. Ayol fikri eshitila
boshladi. Ayol jamiyat muammolariga munosabat bildira oldi. Bu jarayon ijtimoiy
mulogotni kengaytirdi. Jamiyatda turli garashlar muvozanati shakllandi.

Adabiyot va teatr gender tenglik g’oyalarini ommaviy ongga olib chiqdi.
Sahna va badiiy asarlarda ayolning jamiyatdan chetlatilishi salbiy ogibatlarga olib
kelishi ko’rsatildi. SHu bilan birga, bilimli va faol ayol obrazi ijobiy namuna sifatida
berildi. Bu tasvirlar ongga kuchli ta’sir ko’rsatdi.

Gender tenglik g’oyalarining ahamiyati axlogiy muhit bilan ham bog’landi.
Jadidlar ayolni jamiyat axlogining asosiy tayanchi deb bildilar. Ayolning hurmati
jamiyat axlogini ko’rsatadi. Ayol kamsitilgan jamiyatda axlogiy tanazzul kuchayadi.
Bu xulosa jadidlar tomonidan ochiq aytildi.

Jadidlar gender tenglikni erkak manfaatlariga garshi qo’ymadilar. Aksincha,
tenglik erkak mas’uliyatini ham oshiradi, degan garash ilgari surildi. Ayol va
erkakning teng mas’uliyati oilada ham, jamiyatda ham muvozanat yaratadi. Bu
muvozanat ijtimoiy bargarorlikni ta’minlaydi.

Gender tenglik g’oyalari milliy uyg’onish bilan uzviy bog’landi. Jadidlar

fikricha, millat kuchi uning barcha a’zolari salohiyati bilan belgilanadi. Ayol
113



salohiyati cheklansa, millat salohiyati ham cheklanadi. SHu sababli tenglik milliy
manfaat darajasiga ko’tarildi.

Jadidlar gender tenglikni bosgichma-bosgich amalga oshirish tarafdori
bo’ldilar. Ular jamiyatni keskin silkitishdan qochdilar. Ta’lim, matbuot va
madaniyat orgali ongni tayyorladilar. Tayyor ong o’zgarishni gabul gildi. Bu
yondashuv bargaror natija berdi.

Gender tenglik g’oyalari zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga xizmat qildi.
Kuch ishlatilmadi. So’z ishlatildi. So’z ongni o’zgartirdi. Ong o’zgargan joyda
munosabat o’zgardi. Munosabat o’zgargan joyda jamiyat yangilandi.

jadidlar tafakkurida gender tenglik g’oyalarining ahamiyati jamiyatni
adolatli, ongli va bargaror rivojlantirish bilan bog’landi. Tenglik oila
mustahkamligini ta’minladi. Oila jamiyatni mustahkamladi. Jamiyat esa taraqqiyot
yo’liga chiqdi. Jadidlar bu zanjirni ongli ravishda qurib, uni amaliy faoliyat bilan
mustahkamlashga intildilar.

*kk

114



IV BOB. JADIDCHILIK HARAKATINING TARIXIY AHAMIYaTl VA
MEROSI

4.1. Jadidchilik va milliy uyg’onish jarayonlari

Jadidchilik harakati Turkistonda milliy uyg’onish jarayonlarining muhim
bosgichi sifatida X1X asr oxiri — XX asr boshlarida shakllandi. Bu davrda jamiyatda
siyosiy gqaramlik, madaniy turg’unlik va ma’rifiy inqiroz kuchaygan edi. Jadidlar ana
shu sharoitda milliy ongni uyg’otishni asosiy vazifa qgilib qo’ydilar.

Milliy uyg’onishning dastlabki belgilarini 1883-yilda Ismoil G’aspirali
tomonidan Qrimda chop etila boshlagan “Tarjimon” gazetasi faoliyatida ko’rish
mumkin. Bu nashr Turkiston ziyolilari orasida keng targaldi va 1890-yillarga kelib
mahalliy ma’rifatparvarlar tafakkuriga kuchli ta’sir ko’rsatdi. Aynan shu davrda
“millat”, “taraqgiyot”, “ma’rifat” kabi tushunchalar ongli muhokama maydoniga
chiqdi.

Turkistonda jadidchilikning faol bosgichi 1897-1905-yillar oralig’ida
boshlandi. Bu davrda yangi usul maktablari ochila boshladi. Jadidlar milliy
uyg’onishni siyosiy mustaqgillikdan oldin ma’rifiy uyg’onish sifatida ko’rdilar.
Ularning fikricha, xalq ongli bo’lmasa, siyosiy erkinlik bargaror bo’la olmaydi.

Milliy uyg’onish jarayonida 1905-yil alohida ahamiyatga ega. Rossiyada yuz
bergan birinchi ingilobdan so’ng matbuotga nisbatan nisbiy erkinlik paydo bo’ldi.
SHu yildan boshlab Turkistonda jadid gazetalari va jurnallari chigishga urinildi. Bu
jarayon milliy masalalarni ochig muhokama qilish imkonini berdi.

1906-1910-yillarda jadidlar milliy uyg’onishni til va ta’lim orqali
chuqurlashtirdilar. Ona tilida yozilgan darsliklar paydo bo’ldi. Tarix, adabiyot va
geografiya fanlari milliy ruhda o’qitila boshlandi. Bu yosh avlodda milliy o’zlikni
anglashni kuchaytirdi.

Milliy uyg’onishning madaniy bosqichi 1911-1914-yillarda yanada
faollashdi. 1911-yilda Mahmudxo’ja Behbudiyning “Padarkush” dramasi yozildi.
1914-yil 27-fevralda Samargandda sahnalashtirilgan ushbu asar milliy ongni
uyg’otishda kuchli ta’sir ko’rsatdi. Teatr orgali milliy muammolar ommaviy ongga
olib chiqildi.

Matbuot milliy uyg’onish jarayonlarining asosiy tayanchiga aylandi. 1913—
1915-yillarda jadid nashrlari orgali milliy birlik, ta’lim va taragqiyot masalalari
muntazam muhokama qilindi. Gazeta sahifalarida xalgning tarixiy taqdiri, kelajagi
va mas’uliyati haqgida fikrlar bildirildi. Bu jarayon milliy uyg’onishni tor ziyolilar
doirasidan keng ommaga yoydi.

1916-yil voqgealari jadidlar tafakkurida milliy uyg’onishning muhim burilish
nuqtasiga aylandi. Ijtimoiy-siyosiy larzalar xalgning o’z taqdiriga nisbatan

115



munosabatini keskinlashtirdi. Jadidlar bu vaziyatda milliy birlik va ongli harakat
zarurligini ta’kidladilar.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng milliy uyg’onish jarayonlari ochiq shaklga
o’tdi. Jadidlar siyosiy tashkilotlar, matbuot va madaniy faoliyat orqgali milliy
manfaatlarni ilgari sura boshladilar. Milliy ong endi fagat madaniy emas, balki
Ijtimoly mas’uliyat darajasiga ko’tarildi.

SHu bilan birga, jadidlar milliy uyg’onishni zo’ravonlik yo’li bilan emas,
bosgichma-bosqgich ongiy islohot orgali amalga oshirish tarafdori bo’ldilar. Ular
milliy uyg’onishni nafratga emas, mas’uliyatga asosladilar. Bu yondashuv jamiyatda
murosani saglashga xizmat qildi.

1890-1917-yillar oralig’ida jadidchilik harakati Turkistonda milliy uyg’onish
jarayonlarining asosiy omiliga aylandi. Ta’lim (1897-1905), matbuot (1905-1915),
teatr (1911-1914) va siyosiy faollik (1917) orgali milliy ong izchil shakllandi.
Jadidlar milliy uyg’onishni shior emas, tarixiy mas’uliyat sifatida talqin gildilar va
jamiyatni ongli taraqqiyot yo’liga boshladilar.

Jadidchilik harakati doirasida milliy ongning shakllanishi Turkiston jamiyati
taragqgiyotida muhim burilish nugtasi bo’ldi. Jadidlar milliy ongni tayyor holatda
mavjud bo’lgan tushuncha deb emas, balki ma’rifat, ta’lim va madaniyat orgali
bosgichma-bosqgich shakllanadigan jarayon sifatida tushundilar. Ularning asosiy
magsadi xalgni uyg’otish, o’zligini anglashga yetaklash edi.

XIX asr oxiriga kelib Turkiston jamiyatida umumiy milliy birlik hissi yetarli
darajada shakllanmagan edi. Aholi o’zini ko’proq hududiy, mahalliy yoki diniy
doiralar orgali tanirdi. “Millat” tushunchasi keng ijtimoiy mazmunga ega
bo’lmagan. Jadidlar aynan shu parokandalikni jamiyat taraqgiyotiga to’sqinlik
giluvchi asosiy muammo sifatida baholadilar.

Milliy ongning shakllanishi, avvalo, o’zlikni anglash jarayoni bilan boshlandi.
Jadidlar xalgni o’z tarixiga, madaniy merosiga va tiliga gayta nazar tashlashga
chagirdilar. O’tmishdagi ilmiy va madaniy yutuglarni eslatish orqgali xalqda faxr va
mas’uliyat hissini uyg’otishga harakat gildilar. “Biz kimmiz?” degan savol ongda
paydo bo’ldi. Bu savol milliy ongning boshlang’ich nuqtasiga aylandi.

Milliy ong shakllanishida ona tili hal giluvchi omil bo’ldi. Jadidlar tilni fagat
aloga vositasi emas, balki millatni birlashtiruvchi kuch deb bildilar. Ona tilida
yozilgan darsliklar, gazeta va badiiy asarlar xalgni umumiy fikr maydoniga olib
chigdi. Til orgali umumiy tushunchalar, gadriyatlar va magsadlar shakllandi.
Jadidlar tilni asrashni millatni asrash bilan tenglashtirdilar.

Ta’lim milliy ongni shakllantirishning eng samarali vositasiga aylandi. Jadid
maktablari nafagat savod berish, balki ongli shaxsni tarbiyalash vazifasini bajardi.
Tarix, adabiyot va geografiya fanlari orgali yosh avlodga millat tushunchasi

116



singdirildi. Bilimli yoshlar milliy ong tashuvchisiga aylandilar. Ta’lim orgali ong
mustahkamlandi.

Matbuot milliy ongning keng ommaga yoyilishida muhim rol o’ynadi. Gazeta
va jurnallar xalgni umumiy muammolar atrofida birlashtirdi. Bir xil masalalar
hagida bir vaqtda o’ylash va fikr bildirish odati shakllandi. Bu jarayon jamiyatda
umumiy fikr maydonini yaratdi. Milliy ong shaxsiy emas, ijtimoiy hodisaga aylandi.

Adabiyot milliy ongning hissiy gatlamini chuqurlashtirdi. Badiiy asarlarda
xalgning dardi, orzusi va umidlari ifodalandi. Qahramonlar orgali jamiyat holati
ko’rsatildi. O’quvchi o’zini asardagi obrazlarda ko’rdi. His orgali ong
mustahkamlandi. Milliy ong fagat bilish emas, his gilishga ham aylandi.

Teatr va sahna san’ati milliy ongni jonli va ta’sirchan shaklda namoyon qildi.
Sahna orgali jamiyat o’z muammolarini ko’rdi. Bu tomoshabin ongiga kuchli ta’sir
ko’rsatdi. Milliy muammolar mavhum tushuncha bo’lib golmadi. Ular ko’zga
ko’rinadigan hagigatga aylandi. Bu jarayon ongni tez uyg’otdi.

Milliy ongning shakllanishida ijtimoiy tangid muhim o’rin egalladi. Jadidlar
savodsizlik, befarglik va parokandalikni ochiq tangid gildilar. Tangid millatni
kamsitish emas, uni uyg’otish vositasi sifatida talgin qilindi. Jamiyat o’z
kamchiliklarini tan ola boshladi. Tan olish esa o’zgarishga yo’l ochdi.

Jadidlar milliy ongni boshga xalglarga garshi qo’ymadilar. Ular o’z millatini
sevish boshqalarni inkor etish emasligini ta’kidladilar. Milliy ong ochiq
dunyoqarash bilan uyg’un holda shakllandi. Bu ong nafratga emas, mas’uliyatga
asoslandi. Jadidlar uchun milliylik — bu ustunlik emas, burch edi.

Milliy ong siyosiy shior sifatida emas, kundalik hayotda namoyon bo’lishi
lozim bo’lgan holat sifatida tushunildi. Tilga hurmat, ta’limga e’tibor, jamiyat
muammolariga befarq bo’lmaslik milliy ongning amaliy ko’rinishlari sifatida
garaldi. Jadidlar ongni fagat so’z bilan emas, amal bilan shakllantirishga intildilar.

Milliy ongning shakllanishi zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga asoslandi. Ong
majburan singdirilmadi. Tushuntirish, bahs va mulogot orqgali yetkazildi. Bu jarayon
sekin kechdi, ammo bargaror bo’ldi. Ong ong bilan mustahkamlandi.

jadidchilik harakati doirasida milliy ongning shakllanishi ta’lim, til, matbuot,
adabiyot va sahna san’ati orgali izchil amalga oshdi. Xalq o’zligini anglay boshladi.
Umumiy mas’uliyat shakllandi. Milliy ong jamiyatni uyg’otdi va uni tarixiy
taraqgiyot yo’liga olib chiqdi.

Jadidchilik harakati dastlab ma’rifiy va madaniy islohot sifatida shakllangan
bo’lsa-da, vaqt o’tishi bilan u siyosiy faollik tomon rivojlandi. Jadidlar jamiyatni
o’zgartirish fagat ta’lim bilan cheklanib golmasligini anglay boshladilar. Ong
uyg’ongan Sari siyosiy mas’uliyat hissi kuchaydi. SHu tariga jadidchilik siyosiy
faollikka yo’l ochdi.

117



XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkiston siyosiy hayoti mustamlaka tizimi
bilan cheklangan edi. Mahalliy aholi davlat boshqgaruvida deyarli ishtirok eta
olmasdi. Jadidlar bu holatni jamiyat taraqgiyotiga to’sqinlik giluvchi omil sifatida
baholadilar. Ular siyosiy faollikni keskin garshilik emas, ongli va mas’uliyatli
ishtirok sifatida tushundilar.

Siyosiy faollikning dastlabki ko’rinishlari jadid matbuotida namoyon bo’1di.
Gazeta va jurnallar orgali jadidlar adolat, hugug va boshgaruv masalalarini
muhokama gila boshladilar. Siyosiy masalalar ilk bor keng jamoatchilik e’tiboriga
chigarildi. Bu jarayon siyosiy ongni shakllantirdi.

Jadidlar siyosiy faollikni zo’ravonlik yo’li bilan emas, huqugiy va ma’rifiy
yo’l bilan amalga oshirish tarafdori bo’Idilar. Ular jamiyatni keskin silkitish bargaror
natija bermasligini yaxshi tushundilar. SHu bois siyosiy faoliyatda muloqot,
tushuntirish va tashkiliy ishlar ustuvor bo’ldi.

Siyosiy faollikning kuchayishi 1905-yildan keyin yanada sezilarli bo’ldi.
Matbuot erkinligining nisbiy kengayishi jadidlarga siyosiy masalalarni ochiq
muhokama gilish imkonini berdi. Bu davrda mahalliy boshgaruv, adolat va qonun
ustuvorligi masalalari faol muhokama qilindi. Jamiyat siyosiy masalalarga befarq
bo’lmay goldi.

1917-yil vogealari jadidlar siyosiy faolligini yangi bosgichga olib chiqdi.
Jadidlar siyosiy tashkilotlar, jamiyatlar va jamoatchilik tuzilmalarida faol ishtirok
eta boshladilar. Siyosiy faollik endi fagat fikr bildirish bilan cheklanmay, amaliy
harakatga aylandi. Jadidlar jamiyat kelajagi hagida mas’uliyatni zimmasiga oldilar.

SHu bilan birga, jadidlar siyosiy faollikni milliy birlik bilan bog’ladilar.
Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini angladilar. SHu sababli ular umumiy
manfaatlar atrofida birlashishni targ’ib qildilar. Siyosiy faollik millat manfaatiga
xizmat qilishi kerak edi.

Jadidlar siyosiy faollikni dushmanlik va garama-garshilik asosida emas,
adolat va gonuniylik tamoyillari asosida olib borishga intildilar. Ular hokimiyatni
butunlay inkor etmadi. Uni isloh gilishni magsad qildilar. Bu yondashuv siyosiy
madaniyatning shakllanishiga xizmat qildi.

Siyosiy faollik jadidlar uchun shaxsiy manfaat emas, ijtimoiy burch edi. Ular
siyosiy faol bo’lishni ongli fugarolik belgisi sifatida ko’rdilar. Fugaro jamiyat
taqdiriga befarq bo’lmasligi kerak edi. Bu fikr jamiyatda siyosiy mas’uliyatni
kuchaytirdi.

Jadidlar siyosiy faollikni ta’lim bilan uzviy bog’ladilar. Bilimsiz jamiyat
siyosiy jihatdan mustaqgil bo’la olmaydi. SHu bois siyosiy faollik ma’rifat asosida
shakllandi. Bu siyosiy ongni bargaror qildi.

118



Muhim jihat shundaki, jadidlar siyosiy faollikni zo’ravonliksiz islohot yo’li
bilan olib bordilar. Kuch ishlatilmadi. So’z va tashkiliy faoliyat asosiy vosita bo’ldi.
Bu yondashuv siyosiy beqarorlikni kamaytirdi.

jadidchilik harakati doirasida siyosiy faollik jamiyat ongining pishib
yetilganligini ko’rsatdi. Ma’rifat siyosiy mas’uliyatga olib keldi. Siyosiy mas’uliyat
esa jamiyatni tarixiy o’zgarishlar sari yetakladi. Jadidlar siyosiy faollikni ongli,
mas’uliyatli va millat manfaatiga xizmat giluvchi jarayon sifatida shakllantirdilar.

Jadidchilik bilan bog’liq uyg’onish davri Turkiston jamiyati tarixida
murakkab, ammo sermazmun bosgich sifatida namoyon bo’ldi. Bu davr jamiyatning
barcha gatlamlarida ongiy siljish, gadriyatlarga gayta garash va yangilanish ehtiyoji
bilan xarakterlanadi. Uyg’onish bir zumda yuz bermadi. U uzog davom etgan
Ijtimoiy, ma’rifiy va madaniy jarayonlar natijasi bo’ldi.

Uyg’onish davrining birinchi muhim xususiyati — ongning uyg’onishidir.
Jamiyatda befarglik asta-sekin kamaydi. Odamlar o’z hayoti, taqdiri va kelajagi
hagida o’ylay boshladilar. “Nega biz orgada qoldik?” degan savol keng
muhokamaga chiqdi. Bu savol uyg’onish jarayonining ichki harakatlantiruvchi
kuchiga aylandi.

Ikkinchi xususiyat — ma’rifatning ustuvorligidir. Jadidlar uyg’onishni qurol
yoki zo’ravonlik bilan emas, bilim orgali amalga oshirish mumkinligiga ishondilar.
Ta’lim, savodxonlik va ilm-fan jamiyatni yangilashning asosiy vositasi sifatida
garaldi. Uyg’onish davrida bilim shaxsiy yutugq emas, ijtimoiy mas’uliyat darajasiga
ko’tarildi.

Uyg’onish davrining yana bir muhim jihati — milliy o’zlikni anglashdir. Xalq
0’z tarixiga, tiliga va madaniyatiga boshgacha nazar bilan garay boshladi. Milliylik
shior sifatida emas, mas’uliyat sifatida tushunildi. O’z millatini anglash boshga
millatlarga garshi qo’yilmadi. Aksincha, ochig va ongli dunyogarash shakllandi.

To’rtinchi  xususiyat — yangilik va an’ana o’rtasidagi muvozanatdir.
Uyg’onish davri eski gadriyatlarni to’liq inkor etmadi. Jadidlar foydali an’analarni
saglab qolishga harakat gildilar. SHu bilan birga, zamonga mos kelmaydigan urf-
odatlar tangid gilindi. Yangilanish uzilish emas, davomiylik asosida olib borildi.

Uyg’onish davrida ijtimoiy tangid kuchaydi. Jamiyatdagi savodsizlik,
adolatsizlik va parokandalik ochiq muhokama qilina boshladi. Tangid jamiyatni
kamsitish emas, uni sog’lomlashtirish vositasi sifatida garaldi. Bu tanqidiy tafakkur
jamiyatni harakatga undadi.

Yana bir muhim xususiyat — madaniy faollikning ortishidir. Matbuot,
adabiyot, teatr va ta’lim uyg’onish davrining faol maydonlariga aylandi. Fikr
almashuvi kengaydi. Bahs va mulogot madaniyati shakllandi. Jamiyat sukutdan
chiqdi.

119



Uyg’onish davrida yosh avlodning roli alohida ahamiyat kasb etdi. Jadidlar
yoshlarni kelajak tayanchi sifatida ko’rdilar. Ta’lim va tarbiya orgali yoshlarning
dunyogarashi yangilandi. Yoshlar jamiyatdagi o’zgarishlarning faol ishtirokchisiga
aylandilar.

Uyg’onish davrining yana bir belgisi — ayollar masalasining ko’tarilishidir.
Ayollar ta’limi va jamiyatdagi o’rni muhokama gilina boshladi. Bu holat
jamiyatning pishib yetilganligini ko’rsatdi. Jamiyat o’z imkoniyatlarini to’liq ishga
solishga intildi.

Muhim jihat shundaki, uyg’onish davri zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga
tayandi. Keskin garama-garshiliklardan qochildi. Ongni o’zgartirish birlamchi
vazifa bo’ldi. Ong o’zgargan sari munosabatlar o’zgardi. Bu yondashuv
barqarorlikni sagladi.

Uyg’onish davri umidsizlik davri emas edi. Garchi muammolar ko’p bo’lsa-
da, kelajakka ishonch mavjud edi. Bilim, mehnat va birlik orgali taragqiyotga
erishish mumkinligi targ’ib gilindi. Bu ishonch jamiyatni oldinga siljitdi.

jadidchilik bilan bog’liq uyg’onish davri ongiy uyg’onish, ma’rifatga
tayanish, milliy o’zlikni anglash va madaniy faollik bilan xarakterlanadi. Bu davr
Jamiyatni tarixiy turg’unlikdan chigarib, ongli taraqqiyot yo’liga olib chiqdi.

Jadidlarning siyosiy tashkilotlar va harakatlardagi ishtiroki ularning ma’rifiy
faoliyatidan ongli siyosiy mas’uliyat sari o’tganini ko’rsatadi. Jadidlar dastlab
jamiyatni ta’lim va madaniyat orgali uyg’otishga intildilar. Biroq vaqt o’tishi bilan
ular ma’rifat siyosiy ishtiroksiz bargaror natija bermasligini angladilar. SHu tariga
jadidchilik siyosiy maydonga chiqdi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda siyosiy faoliyat mustamlaka
tuzumi sabab keskin cheklangan edi. Mahalliy aholi davlat boshgaruvida deyarli
ishtirok eta olmasdi. Jadidlar bu holatni adolatsizlik deb baholadilar. Ular siyosiy
ishtirokni zo’ravonlik emas, huqugiy va tashkiliy yo’l bilan kengaytirishni magsad
qgildilar.

Jadidlarning siyosiy faolligi avvalo jamoatchilik harakatlari orgali namoyon
bo’ldi. Ma’rifiy jamiyatlar, xayriya tashkilotlari va madaniy uyushmalar siyosiy
ongni shakllantirish vazifasini bajardi. Bu tuzilmalar rasmiy siyosiy partiyalar
bo’lmasa-da, siyosiy fikrni tarbiyaladi. Jamiyat siyosiy masalalarni muhokama
gilishga o’rgandi.

Matbuot jadidlarning siyosiy ishtirokida muhim rol o’ynadi. Gazeta va
jurnallar orgali ular boshgaruv, adolat, hugug va vakillik masalalarini ko’tardilar.
Siyosiy mavzular ilk bor keng jamoatchilik muhokamasiga chigdi. Bu jarayon
siyosiy ongni ommalashtirdi. Odamlar befarq bo’lib qolmadi.

Siyosiy faollikning yangi bosgichi 1905-yildan keyin yuzaga keldi. Rossiyada
yuz bergan siyosiy o’zgarishlar nisbiy erkinlik yaratdi. Jadidlar bu imkoniyatdan

120



foydalanib, siyosiy talablarni ochiqroq ifoda eta boshladilar. Mahalliy boshgaruvda
ishtirok, adolatli gonunlar va fugarolik huquglari muhokama qilindi.

Jadidlar siyosiy tashkilotlarga kirishda milliy manfaatni ustuvor qo’ydilar.
Ular siyosiy kurashni shaxsiy foyda uchun emas, jamiyat kelajagi uchun olib
bordilar. SHu sababli jadidlar siyosiy birlik masalasiga katta ahamiyat berdilar.
Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini angladilar.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng jadidlarning siyosiy faolligi keskin oshdi.
Bu davrda ular siyosiy partiyalar, qo’mitalar va jamoatchilik tuzilmalarida faol
ishtirok etdilar. Siyosiy tashkilotlar orgali milliy manfaatlarni himoya gilishga
urindilar. Jadidlar jamiyat kelajagini belgilash jarayonida faol pozitsiya egalladilar.

Jadidlar siyosiy tashkilotlarda murosali yondashuvni tanladilar. Ular keskin
garama-garshiliklardan gochdilar. Siyosiy masalalarni kelishuv va mulogot orgali
hal gilishga intildilar. Bu yondashuv ularning ma’rifiy ildizlari bilan bog’liq edi.
Zo’ravonlik bargarorlik bermasligini ular yaxshi tushunardilar.

Siyosiy harakatlardagi ishtirok jadidlar uchun fugarolik mas’uliyati ifodasi
edi. Ular siyosiy faol bo’lishni ongli shaxsning burchi deb bildilar. Fugaro jamiyat
tagdiriga befarq bo’lmasligi kerak edi. Bu garash jamiyatda siyosiy madaniyatni
shakllantirdi.

Jadidlar siyosiy tashkilotlarda ta’lim va madaniyat masalalarini doim ilgari
surdilar. Ular siyosiy garorlar ma’rifatga tayanishi lozim, deb hisoblardilar. Bilimsiz
siyosat jamiyatni ingirozga olib keladi. SHu bois siyosiy dasturlarda ta’lim masalasi
markaziy o’rin egalladi.

Ayollar va yoshlarning siyosiy jarayonlarga jalb etilishi ham jadidlar
faoliyatida muhim bo’ldi. Ular siyosiy hayotni tor doiraga yopib qo’yishga qgarshi
chiqdilar. Keng ishtirok jamiyatni kuchaytiradi, degan garash ustuvor bo’ldi. Bu
yondashuv siyosiy ongni yanada kengaytirdi.

Jadidlarning siyosiy tashkilotlardagi ishtiroki gisga muddatli bo’lsa-da,
chuqur iz goldirdi. Ular siyosiy faollikni madaniyatli, mas’uliyatli va ongli faoliyat
sifatida ko’rsatdilar. Siyosat qo’pol kurash emas, jamiyat manfaatiga Xizmat
giluvchi vosita ekanini namoyon etdilar.

jadidlarning siyosiy tashkilotlar va harakatlardagi ishtiroki ularning ma’rifiy
faoliyatining mantigiy davomiga aylandi. Ong uyg’ondi. Mas’uliyat kuchaydi.
Siyosiy ishtirok zaruratga aylandi. Jadidlar siyosiy maydonda milliy manfaat, adolat
va ma’rifat tamoyillarini himoya qilib, Turkiston jamiyatida siyosiy ong
shakllanishiga muhim hissa qo’shdilar.

Jadidlarning siyosiy uyushmalar faoliyatidagi ishtiroki Turkistonda siyosiy
ong va fugarolik mas’uliyatining shakllanishi bilan bevosita bog’liq bo’ldi. Jadidlar
siyosiy uyushmalarni jamiyat manfaatlarini himoya qiluvchi, xalgni siyosiy

121



jarayonlarga jalb etuvchi muhim vosita sifatida ko’rdilar. Bu uyushmalar jamiyatni
befarglikdan chigarishga xizmat qildi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkistonda siyosiy tashkilotlar faoliyati
mustamlaka sharoiti sabab keskin cheklangan edi. Rasmiy siyosiy partiyalar mavjud
bo’lmagan sharoitda jadidlar siyosiy uyushmalarni ma’rifiy jamiyatlar, madaniy
to’garaklar va jamoatchilik tashkilotlari ko’rinishida shakllantirdilar. Bu tuzilmalar
siyosiy fikrni yashirin yoki bilvosita tarzda targatish vazifasini bajardi.

Siyosiy uyushmalar faoliyati, avvalo, jamoatchilik ongini shakllantirishga
garatildi. Jadidlar uyushmalar orgali adolat, huquq va boshgaruv masalalarini
muhokama qildilar. Bu muhokamalar jamiyatda siyosiy masalalarga nisbatan
gizigishni oshirdi. Siyosat yopiq soha bo’lib golmadi.

1905-yildan keyin siyosiy uyushmalar faoliyati nisbatan jonlandi. Nisbiy
erkinlik sharoitida jadidlar o’z faoliyatini kengaytira boshladilar. Ular yig’ilishlar,
ma’ruzalar va jamoatchilik muhokamalari orqgali siyosiy masalalarni ochiqroq
ko’tardilar. Bu jarayon siyosiy madaniyatni shakllantirdi.

Siyosiy uyushmalar jadidlar uchun tashkiliy maktab vazifasini bajardi. Bu
yerda rahbarlik, kelishuv va garor gabul gilish tajribasi orttirildi. Jadidlar siyosiy
faoliyatni tasodifiy emas, tartibli va mas’uliyatli jarayon sifatida ko’rdilar.
Uyushmalar bu tartibni ta’minladi.

Uyushmalar faoliyatida milliy manfaat ustuvor bo’ldi. Jadidlar siyosiy
uyushmalarni tor guruh manfaatiga emas, jamiyat manfaatiga xizmat qildirdilar.
Parokandalikdan qgochildi. Umumiy magsad atrofida birlashish targ’ib gilindi. Bu
yondashuv siyosiy faollikni mustahkamladi.

Siyosiy uyushmalar orgali jadidlar ta’lim va madaniyat masalalarini siyosiy
darajaga ko’tardilar. Maktab ochish, darsliklar tayyorlash va matbuotni rivojlantirish
siyosiy masala sifatida ko’rildi. Bu jamiyatda ta’limga bo’lgan munosabatni
o’zgartirdi. Ta’lim siyosiy ustuvorlikka aylandi.

Uyushmalar faoliyatida yoshlar muhim rol o’ynadi. Jadidlar yoshlarni siyosiy
jarayonlarga jalb etdilar. Bu yoshlarning fugarolik mas’uliyatini oshirdi. Yoshlar
kelajak siyosiy elitasining poydevoriga aylandi. Siyosiy uyushmalar yoshlar uchun
tajriba maydoni bo’ldi.

Ayollar masalasi ham siyosiy uyushmalar faoliyatida o’z aksini topdi. Jadidlar
ayollar ta’limi va jamiyatdagi o’rni masalasini siyosiy muhokama darajasiga
ko’tardilar. Bu masala jamiyatda keng muhokama gilina boshladi. Siyosiy ong
kengaydi.

Siyosiy uyushmalar faoliyati zo’ravonliksiz islohot tamoyiliga asoslandi.
Jadidlar siyosiy kurashda kuch ishlatishdan gochdilar. Ular mulogot, muhokama va
tashkiliy ishlarni ustuvor deb bildilar. Bu yondashuv jamiyatda keskinlikni

kamaytirdi.
122



Uyushmalar orgali jadidlar jamoatchilik fikrini shakllantirdilar. Muammolar
yashirilmasdan muhokama qilindi. Ochiq fikr almashuvi siyosiy madaniyatni
rivojlantirdi. Jamiyat siyosiy garorlarni muhokama qgilishga o’rgandi.

Siyosiy uyushmalar faoliyati jadidlar uchun o’z-o0’zini boshqgarish tajribasi
bo’ldi. Bu tajriba keyingi siyosiy jarayonlar uchun muhim poydevor yaratdi. Jadidlar
siyosiy faoliyatning fagat garshi chigish emas, balki mas’uliyatli boshgaruv ekanini
amalda ko’rsatdilar.

jadidlarning siyosiy uyushmalar faoliyati Turkistonda siyosiy ong, fugarolik
mas’uliyati va tashkiliy madaniyatning shakllanishiga xizmat gildi. Bu uyushmalar
siyosiy faollikni ongli va bargaror jarayonga aylantirdi hamda jamiyatni siyosiy
befarglikdan olib chigishda muhim rol o’ynadi.

Jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rni ularning ma’rifiy faoliyatidan kelib
chiggan ongli va mas’uliyatli pozitsiyasi bilan belgilanadi. Jadidlar siyosiy kurashni
keskin to’qnashuv yoki zo’ravonlik sifatida emas, balki jamiyat manfaatlarini
himoya qilish yo’lidagi ongli harakat deb tushundilar. SHu sababli ularning siyosiy
kurashi o’ziga xos va murosali xarakterga ega bo’ldi.

XIX asr oxiri — XX asr boshlarida Turkiston mustamlaka boshgaruvi ostida
edi. Mahalliy aholi siyosiy qarorlar gabul gilish jarayonidan chetda qolgandi.
Jadidlar bu holatni adolatsizlik deb baholadilar. Ular siyosiy kurashni jamiyatni
uyg’otishdan boshladilar. Ong uyg’onmasdan siyosiy g’alaba bo’lmasligini yaxshi
tushundilar.

Jadidlar siyosiy kurashda matbuot va so’z kuchiga tayandilar. Gazeta va
jurnallar orgali adolat, huquq va boshgaruv masalalarini ko’tardilar. Siyosiy tangid
ochig, ammo madaniyatli shaklda olib borildi. Bu jamiyatda siyosiy ongni oshirdi
va fugarolik mas’uliyatini kuchaytirdi.

Siyosiy kurashda jadidlar tashkiliy faoliyatga alohida ahamiyat berdilar. Ular
siyosiy uyushmalar, jamiyatlar va qo’mitalar orgali jamiyatni birlashtirishga
intildilar. Parokandalik siyosiy zaiflikka olib kelishini anglab, umumiy magsad
atrofida birlashishni targ’ib gildilar. Bu jadidlarning siyosiy kurashdagi muhim
hissasi bo’ldi.

Jadidlar siyosiy kurashni zo’ravonliksiz yo’l bilan olib borishni magsad
gildilar. Ular keskin garama-garshiliklardan gochdilar. Muloqot, kelishuv va
huqugiy yo’llar ustuvor bo’ldi. Bu yondashuv siyosiy kurashni bargaror va
mas’uliyatli jarayonga aylantirdi.

1917-yil vogealari jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rnini yanada yaqgol
ko’rsatdi. Jadidlar siyosiy jarayonlarda faol ishtirok etdilar, jamiyat kelajagi uchun
mas’uliyatni o’z zimmasiga oldilar. Ular siyosiy garorlarni ongli tarzda qgabul gilish
zarurligini ilgari surdilar.

123



Jadidlar siyosiy kurashni milliy manfaat bilan bog’ladilar. Ular shaxsiy foyda
emas, jamiyat va millat kelajagini ustuvor qo’ydilar. Siyosiy kurash ularga ko’ra
burch edi. Bu garash jadidlarni siyosiy yetuk kuch sifatida namoyon qildi.

jadidlarning siyosiy kurashdagi o’rni ularning ongli, ma’rifatga asoslangan va
murosali pozitsiyasi bilan belgilanadi. Ular siyosiy kurashni jamiyatni bo’lish
vositasi emas, balki uni uyg’otish va birlashtirish yo’li sifatida ko’rdilar. Jadidlar
shu yo’l bilan Turkistonda siyosiy ong va mas’uliyat shakllanishiga muhim hissa
qo’shdilar.

Jadidlarning siyosiy va ijtimoiy harakatlari Turkiston tarixida chuqur va uzoq
muddatli tarixiy natijalarni yuzaga chigardi. Garchi jadidlar ko’zlagan barcha
magsadlar to’liq amalga oshmagan bo’lsa-da, ularning faoliyati jamiyat tafakkurini
tubdan o’zgartirdi va keyingi tarixiy jarayonlar uchun mustahkam zamin yaratdi.

Eng muhim tarixiy natijalardan biri — ijtimoiy ongning o’zgarishidir. Jadidlar
faoliyati natijasida jamiyatda befarglik kamaydi. Xalg o’z taqdiri, huquqglari va
kelajagi hagida o’ylay boshladi. Avvallari siyosat begona va yopiq soha bo’lib
ko’ringan bo’lsa, jadidlar uni muhokama gilinadigan masalaga aylantirdilar. Bu
siyosiy ongning shakllanishiga olib keldi.

Ikkinchi muhim natija — milliy o’zlikning mustahkamlanishidir. Jadidlar
orgali “millat”, “milliy manfaat”, “umumiy mas’uliyat” kabi tushunchalar keng
ijtimoiy mazmun kasb etdi. Til, tarix va madaniyatga bo’lgan munosabat o’zgardi.
Milliylik endi fagat kelib chigish emas, balki ongli tanlov va burch sifatida garaldi.
Bu jarayon keyingi milliy harakatlar uchun asos bo’lib xizmat qildi.

Harakatlarning yana bir tarixiy natijasi — ta’lim va madaniyatdagi tub
burilishdir. Jadidlar ochgan maktablar, yozgan darsliklar va tashkil etgan madaniy
tashabbuslar jamiyatda bilimga bo’lgan munosabatni o’zgartirdi. Ta’lim shaxsiy
masala emas, ijtimoiy ustuvorlik sifatida garala boshladi. Bu yondashuv keyingi
davrlarda ham o’z ta’sirini saglab qoldi.

Siyosiy jihatdan jadidlar harakati fugarolik faolligining shakllanishiga olib
keldi. Jamiyat siyosiy tashkilotlar, uyushmalar va jamoatchilik tuzilmalarida ishtirok
etish tajribasiga ega bo’ldi. Bu tajriba gisqga muddatli bo’lsa-da, xalq siyosiy faol
bo’lish mumkinligini amalda ko’rdi. Bu holat tarixiy xotirada saglanib goldi.

Jadidlar harakatining muhim tarixiy natijalaridan biri — zo’ravonliksiz
islohot g’oyasining mustahkamlanishidir. Jadidlar kuch ishlatishga emas, ongni
o’zgartirishga tayandilar. Bu yondashuv jamiyatda murosali va madaniyatli siyosiy
fikrlashni shakllantirdi. Keyingi davrlarda ham bu tajriba muhim ma’naviy meros
sifatida baholandi.

SHuningdek, jadidlar harakati ayollar va yoshlarning ijtimoiy faollashuviga
turtki berdi. Ayollar ta’limi, yoshlar tarbiyasi masalalarining ochiq ko’tarilishi

124



jamiyatda yangi ijtimoiy munosabatlarni shakllantirdi. Bu o’zgarishlar to’liq amalga
oshmagan bo’lsa-da, tarixiy jarayon sifatida boshlangan edi.

Jadidlar faoliyati natijasida madaniy va intellektual elita shakllandi. Bu elita
keyingi siyosiy va madaniy jarayonlarda muhim rol o’ynadi. Jadidlar yaratgan fikriy
maktab keyingi avlodlar uchun yo’l ko’rsatkich bo’lib xizmat qildi. Ularning
asarlari, g’oyalari va tajribasi tarixiy merosga aylandi.

Ayni paytda, jadidlar harakati tarixiy jihatdan fojiali yakunlar bilan ham
bog’liq. Ko’plab jadidlar ta’qibga uchradi, ularning faoliyati to’xtatildi. Biroq bu
holat ularning tarixiy ahamiyatini kamaytirmadi. Aksincha, ularning g’oyalari
kuchliroq tarixiy gqiymat kasb etdi. CHunki g’oya qatag’on bilan yo’qolmaydi.

Harakatlarning tarixiy natijalaridan yana biri — tarixiy Xotiraning
shakllanishidir. Jadidlar keyingi avlodlar uchun uyg’onish, mas’uliyat va fidoyilik
timsoliga aylandi. Ularning faoliyati tarixiy saboq sifatida garaldi. Jamiyat o’z
o’tmishini baholashni o’rgandi.

jadidlarning siyosiy va ijtimoiy harakatlari Turkiston tarixida chuqur tarixiy
natijalarni yuzaga keltirdi. Ong uyg’ondi. Milliylik mustahkamlandi. Ta’lim va
madaniyat yangilandi. Siyosiy faollik shakllandi. Garchi jadidlar ko’zlagan barcha
magsadlar amalga oshmagan bo’lsa-da, ularning harakati jamiyatni tarixiy
turg’unlikdan chiqarib, ongli taragqiyot yo’liga yo’naltirdi.

4.2. Jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri

Jadidchilik g’oyalari XX asr boshida murakkab va ziddiyatli tagdirni boshdan
kechirdi. Bu davr jadidlar uchun imkoniyatlar va xavf-xatarlar bir vagtda kuchaygan
tarixiy bosqich bo’ldi. Ma’rifiy uyg’onish siyosiy jarayonlar bilan tutashdi. Natijada
jadidchilik g’oyalari sinovdan o’tdi.

XX asr boshlarida, aynigsa 1905-yildan keyin, jadidchilik g’oyalari ochiqroq
shaklda namoyon bo’la boshladi. Matbuotda adolat, huquq, ta’lim va milliy
taraqgiyot masalalari faol muhokama qilindi. Jadidlar jamiyatni ongli islohotlar
orgali yangilash mumkinligiga ishondilar. Bu davrda jadidchilik g’oyalari keng
gatlamlarga yetib bordi.

1911-1914-yillar jadidchilik g’oyalarining madaniy maydonda kuchaygan
davri bo’ldi. Teatr, adabiyot va publitsistika orgali jadidlar o’z g’oyalarini
ommalashtirdilar. Sahna asarlari va magolalar jamiyatdagi muammolarni ochiq
ko’rsatdi. Jadidchilik endi tor ziyolilar doirasidan chigib, ommaviy harakatga
aylanib bordi.

Biroq XX asr boshidagi siyosiy beqarorlik jadidchilik g’oyalarining tagdirini
murakkablashtirdi. 1916-yil vogealari jamiyatda keskinlikni kuchaytirdi. Jadidlar
zo’ravonlik yo’lini rad etdilar. Ular murosali va ongli yo’Ini tanladilar. Ammo bu
pozitsiya siyosiy keskinlik sharoitida yetarli himoya bera olmadi.

125



1917-yil Fevral ingilobi jadidchilik g’oyalari uchun yangi imkoniyatlar ochdi.
Siyosiy va ijtimoiy erkinlik nisbatan kengaydi. Jadidlar siyosiy tashkilotlar, matbuot
va jamoatchilik tuzilmalarida faol bo’la boshladilar. Jadidchilik g’oyalari ilk bor
siyosiy darajada ifodalandi. Milliy manfaat, fugarolik huquglari va boshgaruv
masalalari ochig muhokama qilindi.

Ammo 1917-yil oxiri va 1918-yildan boshlab vaziyat keskin o’zgardi. Siyosiy
kuchlar o’rtasidagi kurash jadidchilik g’oyalarini sigib chigara boshladi. Jadidlar
ma’rifiy va murosali yo’l bilan jamiyatni yangilashni taklif gildilar. Lekin radikal
siyosiy sharoit bunday yondashuvni gabul gilmadi. Jadidchilik g’oyalari siyosiy
bosim ostida goldi.

XX asr boshida jadidchilik g’oyalarining taqdirida parchalanish kuzatildi.
Ba’zi jadidlar siyosiy faoliyatni davom ettirishga urindilar. Boshgalari esa yana
ma’rifiy yo’lga qaytdilar. Bu holat jadidchilikning yagona harakat sifatida
zaiflashishiga olib keldi. Ammo g’oyalar yo’qolmadi.

Jadidchilik g’oyalarining muhim tagdiri shundaki, ular amalda to’liq ro’yobga
chigmagan bo’lsa-da, ongda mustahkam joy oldi. Ta’lim, milliy ong, til va
madaniyat hagidagi garashlar jamiyat xotirasida saqlanib goldi. Jadidlar gatag’on
gilinishi mumkin edi. Ammo ularning g’oyalari qatag’on gilinmadi.

XX asr boshida jadidchilik g’oyalari rasmiy siyosatdan sigib chigarilgan
bo’lsa ham, madaniy va ma’naviy sohada yashashda davom etdi. Darsliklar, adabiy
meros va xotira orgali bu g’oyalar keyingi avlodlarga yetib bordi. Jadidchilik
yashirin merosga aylandi.

Muhim jihat shundaki, jadidchilik g’oyalari XX asr boshida tarixiy tajriba
sifatida shakllandi. Bu tajriba jamiyatga shuni ko’rsatdiki, ongni uyg’otmasdan
siyosiy islohotlar bargaror bo’la olmaydi. Bu xulosa keyingi tarixiy jarayonlar uchun
saboq bo’ldi.

jadidchilik g’oyalarining XX asr boshidagi taqdiri murakkab, ammo
mazmunli bo’ldi. 1905-1917-yillar oralig’ida bu g’oyalar yuksaldi. 1918-yildan
keyin ular sigib chigarildi. Ammo jadidchilik g’oyalari yo’qolmadi. Ular ongda,
madaniyatda va tarixiy xotirada yashab goldi. SHu bois jadidchilik XX asr boshida
mag’lub bo’lgan harakat emas, balki keyingi uyg’onishlar uchun poydevor bo’lib
goldi.

XX asr boshlarida jadidchilik g’oyalari kuchaygani sari siyosiy bosim va
garshiliklar ham keskinlashdi. Jadidlar jamiyatni ma’rifat, ta’lim va ongli islohotlar
orgali yangilashni magsad gilgan bo’lsalar-da, mavjud mustamlakachilik tizimi va
konservativ kuchlar bu harakatni xavfli tahdid sifatida gabul gildilar. Natijada
jadidchilik g’oyalari doimiy bosim ostida rivojlandi.

Rossiya imperiyasi davrida Turkistonda siyosiy nazorat kuchli edi.

Mustamlaka ma’muriyati mahalliy aholining siyosiy faolligini cheklashga intildi.
126



Jadidlarning ta’lim, matbuot va jamoatchilik faoliyati esa ongni uyg’otayotganini
ko’rsatdi. Bu holat mustamlakachilik siyosatiga zid edi. SHu sababli jadidlar
faoliyati kuzatuv, tsenzura va cheklovlar bilan yuzlashdi.

Siyosiy bosimning asosiy ko’rinishlaridan biri matbuotga nisbatan nazorat
bo’ldi. Jadid gazeta va jurnallari muntazam tekshirildi. Ayrim magolalar chop
etilmasdan to’xtatildi. Nashrlar yopildi yoki faoliyati cheklab qo’yildi. Bu jadidlar
uchun fikrni erkin ifodalash imkoniyatini toraytirdi.

Jadidlar nafagat mustamlaka ma’muriyati, balki mahalliy konservativ kuchlar
garshiligiga ham duch keldilar. An’anaviy diniy doiralarning ayrim vakillari
jadidchilikni “yangilik™ va “xavfli g’oya” sifatida talgin qgildilar. Jadid maktablari
va yangicha ta’lim usullari tangid qgilindi. Bu qgarshilik jamiyat ichida ziddiyatlarni
kuchaytirdi.

Siyosiy bosimning yana bir shakli tashkiliy faoliyatni cheklash bo’ldi.
Jadidlarning yig’ilishlari, ma’ruzalar va jamoatchilik tadbirlari ruxsat bilan
o’tkazildi yoki tagiglab qo’yildi. Bu jamiyatni tashkilotchilik tajribasidan mahrum
gilishga qgaratilgan siyosat edi. Siyosiy faollik sun’iy ravishda susaytirildi.

1916-yil vogealaridan keyin siyosiy bosim yanada kuchaydi. Jamiyatdagi
beqgarorlik mustamlaka hokimiyatini yanada ehtiyotkor va qattiqqo’l choralar
ko’rishga undadi. Jadidlar zo’ravonlikni rad etgan bo’lsalar-da, umumiy siyosiy
vaziyat sabab ular ham bosim ostida qoldilar. Jadidchilik g’oyalari shubha bilan
garaladigan holatga aylandi.

1917-yil Fevral ingilobidan so’ng gisga muddatli erkinlik yuzaga keldi. Biroq
bu erkinlik uzog davom etmadi. Siyosiy kuchlar o’rtasidagi kurash jadidlarni yana
giyin ahvolga solib qo’ydi. Jadidlar murosali yo’Ini tanladilar. Ammo radikal siyosiy
sharoit bunday pozitsiyani gabul gilmadi.

1918-yildan keyin jadidlarga nisbatan siyosiy bosim yanada tizimli tus oldi.
Ko’plab jadidlar siyosiy maydondan chetlatildi. Ayrimlari faoliyatini to’xtatishga
majbur bo’ldi. Siyosiy harakat sifatida jadidchilik zaiflashdi. Bu jarayon
jadidlarning ochiq siyosiy ishtirokini keskin chekladi.

Siyosiy bosim jadidchilik ichida ichki garama-garshiliklarni ham yuzaga
chigardi. Ba’zi jadidlar faol siyosiy kurashni davom ettirish tarafdori bo’ldilar.
Boshgalari esa ma’rifiy faoliyat bilan cheklanib golishni afzal ko’rdilar. Bu tafovut
harakatning yagona yo’nalishda harakat gilishini giyinlashtirdi.

SHunga garamay, siyosiy bosim jadidchilik g’oyalarini butunlay yo’q gila
olmadi. Aksincha, ularni ma’naviy garshilik shakliga aylantirdi. Jadidlar ochiq
siyosiy maydondan sigib chigarilgan bo’lsa ham, ta’lim, adabiyot va madaniyat
orgali 0’z g’oyalarini saglab goldilar.

Muhim jihat shundaki, siyosiy bosim jadidlar tajribasida tarixiy saboq bo’lib
goldi. Bu saboqg shuni ko’rsatdiki, ongli islohotlar siyosiy muhit bilan uyg’un

127



bo’lmasa, kuchli garshilikka duch keladi. Jadidlar bu hagigatni amalda boshdan
kechirdilar.

XX asr boshida jadidchilik g’oyalari kuchli siyosiy bosim va qgarshiliklar
ostida rivojlandi. Mustamlaka hokimiyati va konservativ kuchlar jadidchilikni
cheklashga intildi. Natijada jadidlarning siyosiy faoliyati gisgardi. Ammo ularning
g’oyalari to’xtamadi. Ular yashirin, madaniy va ma’naviy shaklda tarixiy xotirada
saglanib goldi.

XX asr boshlarida jadidchilik g’oyalari keng yoyila boshlagani sari
jadidlarning ta’qib qilinishi ham tizimli tus oldi. Jadidlar jamiyatni ma’rifat, ta’lim
va ongli islohotlar orgali yangilashni magsad gilgan bo’lsalar-da, mavjud siyosiy
tuzum bu harakatni o’ziga xavf sifatida gabul gildi. Natijada jadidlar bosim, cheklov
va jazolarga duch keldilar.

Dastlabki ta’qiblar Rossiya imperiyasi mustamlaka siyosati doirasida yuzaga
chigdi. Jadidlarning maktab ochish, gazeta nashr etish va jamoatchilik faoliyati
doimiy nazorat ostiga olindi. Ularning faoliyati “tartibga zid” yoki “shubhali”” deb
baholandi. Matbuot tsenzura gilindi, ayrim nashrlar yopildi. Bu jadidlarning fikrni
erkin ifoda etish imkoniyatini chekladi.

Ta’qib fagat ma’muriy choralar bilan cheklanib qolmadi. Jadidlar ko’pincha
mahalliy konservativ kuchlar tomonidan ham bosimga uchradilar. Ular “yangilik
tarafdorlari”, “an’anani buzuvchilar” sifatida ayblandi. Bu holat jamiyat ichida
garama-garshilikni kuchaytirdi. Jadidlar ikki tomondan bosim ostida goldilar.

1916-yil vogealaridan keyin ta’qib yanada kuchaydi. Siyosiy begarorlik
sharoitida jadidlar faoliyati shubha bilan garaladigan holga keldi. Garchi jadidlar
zo’ravonlikni rad etgan bo’lsalar-da, umumiy vaziyat ularni ayblash uchun bahona
bo’ldi. Ayrim jadidlar so’roq qilindi, faoliyatini to’xtatishga majbur bo’ldi.

1917-yil vogealaridan so’ng gisga muddatli erkinlik yuzaga keldi. Birog bu
davr uzoq davom etmadi. Siyosiy kuchlar o’rtasidagi kurash jadidlarning ahvolini
yanada murakkablashtirdi. Ular siyosiy pozitsiyasi sabab nishonga olinadigan
guruhga aylandi. Jadidlar faoliyati bosgichma-bosgich cheklana boshladi.

1918-yildan keyin jadidlarga nisbatan ta’qib yanada tizimli tus oldi. Ko’plab
jadidlar lavozimlardan chetlatildi. Ayrimlari siyosiy hayotdan butunlay siqib
chiqgarildi. Ochiq faoliyat yuritish imkoniyati deyarli golmadi. Jadidchilik siyosiy
harakat sifatida zaiflashdi.

Ta’qib jarayoni jadidlar orasida ichki iztirob va yo’qotishlarni Kkeltirib
chigardi. Ba’zi jadidlar faoliyatini yashirin shaklda davom ettirdi. Boshqgalari esa
ma’rifiy ishlar bilan cheklanib qolishga majbur bo’ldi. Harakat yagona yo’nalishda
harakat gilish imkonidan mahrum bo’ldi.

SHunga garamay, jadidlarning ta’qib qilinishi ularning g’oyalarini yo’q
gilmadi. Aksincha, bu g’oyalar ma’naviy meros sifatida mustahkamlandi. Jadidlar

128



ta’qib ostida bo’Isa ham, ularning fikrlari ta’lim, adabiyot va tarixiy xotira orgali
saglanib qgoldi.

jadidlarning ta’qib qilinishi XX asr boshidagi siyosiy muhitning
murakkabligini yaqgol ko’rsatadi. Jadidlar og’ir bosim ostida golgan bo’lsalar-da,
ular jamiyat ongida chuqur iz goldirdilar. Ta’qib jadidchilikni yo’q gila olmadi. U
fagat uning ochiq faoliyatini chekladi, xolos.

Jadidchilik harakati siyosiy bosim va ta’qiblarga duch kelgan bo’lsa-da, uning
g’oyalari yashovchan bo’lib goldi. Jadidchilik kuch bilan barbod etilishi mumkin
edi, ammo u ongda shakllangan hodisa bo’lgani uchun yo’qolib ketmadi. G’oyaning
yashovchanligi aynan uning ma’rifiy va ma’naviy tabiatida namoyon bo’1d.i.

Jadidlar ilgari surgan asosiy g’oyalar — ta’lim orqali taragqqiyot, milliy ong,
Ijtimoiy mas’uliyat va adolat — jamiyat ehtiyojlaridan tug’ilgan edi. SHu sababli bu
g’oyalar ma’lum shaxslar faoliyati bilan cheklanib qolmadi. Ular jamiyatning ichki
talabiga aylandi. Talab mavjud ekan, g’oya ham yashaydi.

G’oyalarning yashovchanligi, avvalo, ta’lim tizimi orgali saglanib qoldi.
Jadidlar yaratgan darsliklar, o’quv usullari va ta’limga bo’lgan munosabat keyingi
davrlarda ham ta’sirini yo’qotmadi. Ta’limni jamiyatni o’zgartirish vositasi sifatida
ko’rish jadidchilikdan keyingi davrlarda ham davom etdi. Bu uzluksizlik
g’oyalarning bargarorligini ko’rsatadi.

Jadidchilik g’oyalari adabiyot va madaniyat orgali ham yashab qoldi. Jadid
adabiyoti ochig siyosiy maydondan sigib chigarilgan bo’lsa-da, uning ruhiy
mazmuni saqlanib goldi. Milliy o’zlik, adolat va taraqqgiyot hagidagi fikrlar badiiy
shaklda avloddan avlodga o’tdi. Madaniyat g’oyaning eng ishonchli saglovchisiga
aylandi.

Matbuotdagi jadidona fikrlash uslubi ham butunlay yo’qolmadi. Ochiq tanqid,
muammo qo’yish va yechim izlash madaniyati keyingi davrlarda ham sezildi. Bu
holat jadidchilikning fagat tarixiy hodisa emas, balki fikrlash an’anasi ekanini
ko’rsatadi. An’ana esa vaqt o’tishi bilan mustahkamlanadi.

G’oyalarning yashovchanligi milliy xotira bilan ham bog’liq bo’ldi. Jadidlar
keyingi avlodlar uchun fidoyilik va mas’uliyat timsoliga aylandi. Ularning faoliyati
tarixiy saboq sifatida baholandi. Xotirada saglangan g’oya yo’qolmaydi. U qulay
sharoit paydo bo’lishi bilan yana yuzaga chigadi.

Muhim jihat shundaki, jadidchilik g’oyalari yashirin shaklda bo’lsa ham,
ijtimoiy ongda yashashda davom etdi. Ochiq siyosiy faoliyat imkonsiz bo’lgan
sharoitda bu g’oyalar ta’lim, madaniyat va shaxsiy garashlar orgali saglandi. Bu
moslashuvchanlik g’oyalarning hayotiyligini ko’rsatadi.

Jadidchilik g’oyalari vaqtinchalik siyosiy vaziyatlarga bog’lanib golmadi.
Ular jamiyatning chuqur muammolariga javob bo’lgani uchun o’z ahamiyatini

129



saglab goldi. Har bir davr bu g’oyalardan o’zicha foydalandi. SHu tariga jadidchilik
uzluksiz ta’sir ko’rsatdi.

jadidchilik g’oyalarining yashovchanligi ularning ongga singganligi bilan
izohlanadi. G’oya majburan emas, tushunib gabul gilingani uchun yashab goldi.
Jadidchilik siyosiy harakat sifatida to’xtatilgan bo’lsa-da, ma’naviy hodisa sifatida
davom etdi. SHu sababli jadidchilik tarixda o’tib ketgan bosgich emas, balki
bugungi tafakkurga ham ta’sir etayotgan merosdir.

4.3. Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosining baholanishi

Jadidlar merosining mustamlaka va sovet davrida baholanishi murakkab va
ziddiyatli jarayon bo’ldi. Bu baholash ilmiy mezonlar asosida emas, asosan siyosiy
manfaatlar bilan belgilanib bordi. Jadidchilik g’oyalari jamiyatni ongli islohotlar
orgali yangilashga garatilgani uchun hukmron tuzumlar tomonidan ehtiyotkorlik,
shubha va ko’pincha dushmanlik bilan garshi olindi.

Mustamlaka davrida jadidlar merosi rasmiy doiralarda shubhali hodisa
sifatida baholandi. Rossiya imperiyasi ma’muriyati jadidlarning ta’lim, matbuot va
jamoatchilik faoliyatini nazorat ostida ushladi. Jadidlar ochgan maktablar va nashr
etgan asarlar mustamlaka siyosatiga mos kelmaydigan g’oyalarni targatmoqda,
degan garash mavjud edi. SHu bois jadidlar faoliyati cheklab borildi.

Mustamlaka ma’muriyati jadidlarni ko’pincha “xavfli ziyolilar” sifatida
ko’rdi. Ularning merosi ijobiy baholanmadi. Aksincha, jadidlar faoliyati siyosiy
jihatdan ishonchsiz deb topildi. Bu davrda jadidlar tarixiy jarayonning ijobiy kuchi
sifatida emas, balki muammoli gatlam sifatida talgin gilindi.

Sovet hokimiyati o’rnatilgach, jadidlar merosiga munosabat yanada
keskinlashdi. Dastlabki yillarda ayrim jadidlar sovet tizimi bilan hamkorlik gilgan
bo’lsa-da, bu holat uzoq davom etmadi. Sovet mafkurasi jadidchilikni mustaqil
fikrlash va milliy ong bilan bog’liq harakat sifatida gabul gildi. Bu esa sovet
mafkurasi uchun magbul emas edi.

Sovet davrida jadidlar merosi ideologik filtr orgali baholandi. Jadidlarning
milliy ong, ta’lim erkinligi va madaniy mustaqillik haqgidagi g’oyalari “burjua
millatchiligi” yoki “eskilik qoldig’i” sifatida talqin qilindi. Jadidlar faoliyati sinfiy
yondashuv asosida noto’g’ri baholandi. Ularning ma’rifiy xizmatlari inkor etildi
yoki chetga surildi.

Ko’plab jadidlar sovet davrida xalq dushmani sifatida ko’rsatildi. Ularning
asarlari tagiglanib, nomlari tarixdan o’chirildi. Jadidchilik merosi ommaviy ongdan
sigib chigarildi. Bu jarayon tarixiy xotirani sun’iy ravishda o’zgartirishga Xizmat
qildi. Jadidlar hagidagi ilmiy tadgiqotlar deyarli olib borilmadi.

SHu bilan birga, sovet davrida jadidlar merosi butunlay yo’qolib ketmadi.
Ayrim g’oyalar yashirin shaklda saglanib goldi. Ta’limga e’tibor, savodxonlikni

130



oshirish va madaniyatni rivojlantirish kabi jihatlar jadidchilik ruhiga yaqin bo’lsa-
da, ularning manbai ochiqg tan olinmadi. Jadidlar merosi bevosita emas, bilvosita
yashab qoldi.

Sovet tarixshunosligida jadidlar uzoq vagt biryoglama talgin gilindi. Ular yoki
mutlago inkor etildi, yoki siyosiy jihatdan salbiy kuch sifatida ko’rsatildi.
Jadidlarning murakkab va ko’p qirrali faoliyati chuqur tahlil gilinmadi. llmiy
xolislik mafkuraviy cheklovlar bilan almashtirildi.

Fagat sovet davrining oxirlariga kelib jadidlar merosiga nisbatan
ehtiyotkorroq yondashuv paydo bo’la boshladi. Ayrim tadgigotlarda jadidlarning
ma’rifiy faoliyati gisman tan olindi. Ammo bu baholash to’liq va erkin bo’la olmadi.
Mafkuraviy chegaralar saglanib qoldi.

mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosi adolatli baholanmadi. Siyosiy
manfaatlar ilmiy hagigatdan ustun qo’yildi. Jadidchilik g’oyalari cheklab qo’yildi,
buzib talgin gilindi yoki inkor etildi. SHunga garamay, jadidlar merosi yo’qolmadi.
U tarixiy xotirada, madaniyatda va ongda yashab goldi hamda keyingi davrlarda
xolis baholash uchun mustahkam zamin yaratdi.

Sovet tarixshunosligida jadidchilik masalasi uzoqg vaqt davomida biryoglama
va mafkuraviy yondashuv asosida talgin qgilindi. Jadidlar faoliyati ilmiy xolislik
bilan emas, balki hukmron siyosiy garashlar nugtayi nazaridan baholandi. Natijada
jadidchilik tarixiy hodisa sifatida emas, ideologik muammo sifatida ko’rsatildi.

Sovet tarixshunosligining dastlabki davrida jadidlarga nisbatan munosabat
nisbatan noaniq edi. Ba’zi tadqgigotlarda ularning savodxonlikni oshirish va ta’limni
rivojlantirishdagi hissasi gisman tilga olindi. Biroq bu baholash tez orada o’zgardi.
Jadidchilik mustagil fikr va milliy ong bilan bog’liq bo’1gani sababli sovet mafkurasi
uchun xavfli deb topildi.

Keyingi Yyillarda sovet tarixshunosligida jadidchilik “burjua-millatchilik
harakati” sifatida talgin gilina boshladi. Jadidlar sinfiy yondashuv asosida baholandi.
Ularning faoliyati xalq manfaatiga emas, “ziyolilar manfaatiga xizmat gilgan” deb
ko’rsatildi. Bu yondashuv jadidlarning ijtimoiy va ma’rifiy rolini inkor etdi.

Sovet tarixchilari jadidchilikni ko’pincha aksilingilobiy harakat sifatida
tasvirladilar. Jadidlarning milliy madaniyat, til va ta’lim haqidagi garashlari sovet
xalgarochilik g’oyalariga zid deb baholandi. Natijada jadidlar sovet tarix darsliklari
va ilmiy asarlarida salbiy obrazda aks ettirildi.

Jadidlar faoliyatining murakkabligi va ko’p girraliligi sovet tarixshunosligida
¢’tibordan chetda qoldi. Ularning ma’rifiy, pedagogik va madaniy tashabbuslari
siyosiy ayblovlar soyasida golib ketdi. Jadidchilik tarixiy jarayon sifatida chuqur
tahlil gilinmadi. llmiy izlanishlar mafkuraviy chegaralar bilan cheklab qo’yildi.

Sovet davrida jadidlarning asarlari va nomlari tagiglangan yoki cheklangan

edi. Ularning merosi ilmiy muomaladan chiqarildi. Jadidlar hagida yozish xavfli
131



mavzu hisoblandi. Bu holat tarixiy xotiraning uzilishiga olib keldi. Jamiyat jadidlar
merosidan uzoqlashtirildi.

SHu bilan birga, sovet tarixshunosligida jadidchilikka oid ayrim masalalar
bilvosita o’rganildi. Ta’lim islohotlari yoki savodxonlik tarixi doirasida jadidlar
nomi ba’zan tilga olindi. Ammo bu holatda ham ularning hagigiy roli to’lig ochib
berilmadi. Jadidlar mustaqil harakat sifatida tan olinmadi.

Sovet tarixshunosligining muhim kamchiligi shundaki, u jadidchilikni tarixiy
kontekstda baholamadi. Jadidlar yashagan davr sharoiti, mustamlaka siyosati va
jamiyat ehtiyojlari inobatga olinmadi. Harakat sinfiy mezonlar asosida sun’iy
ravishda baholandi. Bu ilmiy xolislikka zid edi.

Sovet davrining oxirlariga kelib jadidchilikka nisbatan munosabat asta-sekin
yumshaya boshladi. Ayrim tadgigotlarda jadidlarning ma’rifiy Xizmatlari gisman tan
olindi. Birog bu baholash cheklangan va ehtiyotkor edi. Mafkuraviy to’siglar
saglanib goldi.

sovet tarixshunosligida jadidchilik to’liq va adolatli baholanmadi. Siyosiy
mafkura ilmiy hagigatdan ustun qo’yildi. Jadidlar merosi buzib talgin gilindi yoki
inkor etildi. SHunga garamay, jadidchilik g’oyalari tarixiy xotirada yashab goldi.
Bugungi kunda ularni xolis va ilmiy asosda gayta baholash zarurati aynan sovet
tarixshunosligining cheklangan yondashuvi bilan bog’liq.

Jadidlar merosiga nisbatan mafkuraviy yondashuvlar mustamlaka va aynigsa
sovet davrida baholashning asosiy mezoniga aylandi. llmiy xolislikdan ko’ra siyosiy
manfaat ustuvor bo’ldi. Natijada jadidchilik hodisasi tarixiy jarayon sifatida emas,
balki mafkuraviy ob’ekt sifatida talgin gilindi.

Mustamlaka davrida jadidlar faoliyati hukmron siyosatga mos kelmaydigan
harakat sifatida garaldi. Jadidlar ilgari surgan milliy ong, ta’lim erkinligi va madaniy
mustaqillik g’oyalari imperiya manfaatlariga zid deb baholandi. SHu bois ularning
faoliyati rasmiy doiralarda shubha bilan gabul gilindi. Mafkuraviy yondashuv
jadidlarni xavfli gatlam sifatida ko’rsatdi.

Sovet davrida mafkuraviy yondashuv yanada gat’iylashdi. Jadidchilik sovet
tarixshunosligida sinfiy mezonlar asosida baholandi. Harakatning ijtimoiy va
madaniy mazmuni inkor etildi. Jadidlar “burjua millatchilari” yoki “eskilik
tarafdorlari” sifatida tasvirlandi. Bu yondashuv jadidlarning real tarixiy rolini buzib
ko’rsatdi.

Mafkuraviy yondashuv jadidchilikni siyosiy xavf sifatida talgin qildi.
Jadidlarning milliy madaniyatni rivojlantirishga qaratilgan tashabbuslari sovet
xalgarochilik g’oyalariga zid deb baholandi. Natijada milliylik tushunchasi salbiy
ma’noda qo’llanildi. Jadidlarning milliy ong haqidagi garashlari ataylab siyosiy
ayblovga aylantirildi.

132



Sovet mafkurasi jadidchilikni tarixiy zarurat sifatida emas, tasodifiy va zararli
hodisa sifatida ko’rsatdi. Jadidlar faoliyati ijtimoiy taragqiyotga emas, balki
“to’sqinlik qiluvchi kuch” sifatida baholandi. Bu talgin jadidlarning ma’rifiy
xizmatlarini butunlay soyada qoldirdi.

Mafkuraviy yondashuvning yana bir xususiyati selektiv baholash edi.
Jadidlar faoliyatining ayrim jihatlari ataylab ajratib ko’rsatildi, boshqgalari esa
yashirildi. Masalan, savodxonlikni oshirishga garatilgan ishlar umumiy taragqiyot
doirasida tilga olinar, ammo bu ishlarning jadidlarga alogadorligi ko’pincha ochig
tan olinmas edi.

Mafkuraviy bosim ostida jadidlarning asarlari tagiglanib, ularning nomlari
tarixdan o’chirildi. Bu jarayon tarixiy xotirani sun’iy ravishda shakllantirdi. Jamiyat
jadidchilikni bilmasdan o’sdi. Bu esa tarixiy uzilishlarga olib keldi. Mafkuraviy
yondashuv xotirani boshgarish vositasiga aylandi.

SHu bilan birga, mafkuraviy yondashuv jadidchilik g’oyalarini butunlay yo’q
gila olmadi. G’oyalar yashirin shaklda saglanib qoldi. Ta’lim, madaniyat va shaxsiy
garashlar orgali davom etdi. Bu holat jadidchilikning ichki kuchini ko’rsatdi.

Sovet davrining oxirlariga kelib mafkuraviy yondashuv asta-sekin zaiflashdi.
Jadidchilikka nisbatan ehtiyotkor gayta baholash boshlandi. Biroq bu jarayon to’liq
bo’la olmadi. Mafkuraviy meros chuqur ildiz otgan edi.

jadidlar merosiga nisbatan mafkuraviy yondashuvlar tarixiy hagigatni buzdi.
Siyosiy manfaatlar ilmiy xolislikdan ustun qo’yildi. Jadidchilik sun’iy ravishda
salbiy baholandi. SHu sababli bugungi kunda jadidlar merosini mafkuraviy emas,
ilmiy va xolis yondashuv asosida gayta baholash zarur.

Jadidlar merosiga nisbatan tarixiy adolatni tiklash jarayoni uzoq va murakkab
kechdi. Bu jarayon siyosiy sharoit, mafkuraviy to’siqlar va ilmiy imkoniyatlar bilan
bevosita bog’lig bo’ldi. Jadidlar faoliyati uzoq vaqt noto’g’ri talgin gilinganligi
sababli tarixiy adolatni tiklash nafagat ilmiy, balki ma’naviy zarurat sifatida ham
maydonga chiqdi.

Sovet davri davomida jadidlar merosi cheklab qo’yildi. Ularning nomlari tilga
olinmadi, asarlari taqgiglandi, faoliyati salbiy baholandi. Bu holat tarixiy xotirada
jiddiy bo’shliq yuzaga keltirdi. Tarixiy adolatni tiklash avvalo ana shu bo’shligni tan
olish bilan boshlandi. Hagigatni yashirish mumkin emasligi anglana boshlandi.

Tarixiy adolatni tiklash jarayonining muhim bosqgichi sovet mafkurasi
zaiflashgan davr bilan bog’liq bo’ldi. Mafkuraviy bosim yumshagach, jadidlar
merosiga gayta murojaat gilish imkoniyati paydo bo’ldi. Ilmiy doiralarda jadidlar
faoliyatini xolis o’rganishga ehtiyoj sezildi. Bu ehtiyoj jamiyat talabidan kelib
chiqdi.

Tarixiy adolatni tiklashda ilmiy tadgigotlar hal qiluvchi rol o’ynadi.

Jadidlarning hayoti, asarlari va faoliyati gayta o’rganila boshlandi. Avvalgi
133




biryoglama talginlar tangid gilindi. Jadidlar faoliyati o’z davrining ijtimoiy-siyosiy
sharoiti bilan bog’liq holda tahlil gilindi. Bu yondashuv tarixiy hagigatni tiklashga
xizmat qildi.

Muhim gadam — jadidlarning nomini oglash bo’ldi. Ular “xalg dushmani”
emas, balki xalg uchun xizmat gilgan fidoyi ziyolilar ekanini ko’rsatish zarur edi.
Bu jarayon fagat hujjatlar orgali emas, balki ilmiy xulosa va tarixiy mantiq orgali
amalga oshirildi. Jadidlar shaxsiy manfaat emas, jamiyat kelajagi uchun
kurashganligi isbotlandi.

Tarixiy adolatni tiklash jarayonida madaniy xotira ham muhim ahamiyat kasb
etdi. Jadidlarning asarlari gayta nashr gilindi. Ularning nomlari darsliklar, ilmiy
tadgigotlar va ommaviy axborot vositalarida tilga olina boshlandi. Bu jarayon
jamiyat ongida jadidlarga nisbatan munosabatni o’zgartirdi. Xotira tiklana boshladi.

Ta’lim tizimida jadidlar merosining o’rganilishi tarixiy adolatni tiklashning
muhim ko’rinishiga aylandi. Jadidchilik endi salbiy yoki shubhali hodisa sifatida
emas, balki milliy uyg’onish harakati sifatida talgin gilina boshladi. Bu yondashuv
yosh avlodning tarixga munosabatini sog’lomlashtirdi.

Tarixiy adolatni tiklash fagat o’tmishni oglash emas edi. Bu jarayon jadidlar
g’oyalarining bugungi ahamiyatini anglash bilan bog’liq bo’ldi. Ta’lim, milliy ong,
ijtimoiy mas’uliyat haqgidagi jadidona garashlar zamonaviy jamiyat uchun ham
dolzarb ekanligi ko’rsatildi. O’tmish bugun bilan bog’landi.

SHu bilan birga, tarixiy adolatni tiklash jarayoni hali to’liq yakunlangan, deb
bo’lmaydi. Ayrim stereotiplar va eskicha garashlar hanuz uchrab turadi. Bu holat
tarixiy xotiraning ganchalik chuqur zararlanganini ko’rsatadi. Demak, adolatni
tiklash uzluksiz ilmiy va ma’rifiy mehnatni talab giladi.

Muhim jihat shundaki, tarixiy adolatni tiklash jamiyatda mas’uliyatli tarixiy
tafakkurni  shakllantiradi. O’tmishni  xolis baholash kelajakda xatolarni
takrorlamaslik imkonini beradi. Jadidlar tajribasi tarixiy saboq sifatida qabul
gilinadi.

jadidlar merosiga nisbatan tarixiy adolatni tiklash jarayoni siyosiy to’siglarni
yengish, ilmiy xolislikni tiklash va madaniy xotirani gayta qurish orgali amalga
oshdi. Bu jarayon jadidlarni ogladi. Eng muhimi, u jamiyatni o’z tarixiga mas’uliyat
bilan garashga o’rgatdi.

4.4. Jadidchilik tajribasining zamonaviy tarixiy-falsafiy talgini

Zamonaviy tarixiy-falsafiy tafakkurda jadidchilik tajribasi  milliy
taraqgiyotning murakkab, ammo samarali modeli sifatida talgin gilinmoqda.
Jadidchilik fagat ma’lum bir davrga xos harakat emas, balki jamiyatni ongli isloh
gilishga qaratilgan fikrlash usulidir. Bugungi garashlarda jadidchilik o’tmish

134



hodisasi sifatida emas, balki hozirgi va kelajak muammolariga javob beruvchi tajriba
sifatida baholanadi.

Zamonaviy talginda jadidchilikning markazida inson va ong turadi. Jadidlar
jamiyatni o’zgartirishni tashqi bosim yoki zo’ravonlik orgali emas, balki shaxs
ongini yangilash orgali amalga oshirish mumkinligini ilgari surgan edilar. Bugungi
falsafiy yondashuv bu g’oyani bargaror taragqiyotning asosiy sharti sifatida ko’radi.
Ong o’zgarmas ekan, tizimlar o’zgarishi samarasiz bo’ladi.

Tarixiy-falsafiy tahlil jadidchilikni modernizatsiyaning milliy modeli sifatida
ko’rsatadi. Jadidlar G’arb tajribasini ko’r-ko’rona ko’chirishni emas, balki uni
mahalliy sharoit, madaniyat va gadriyatlar bilan uyg’unlashtirishni magsad gilgan
edilar. Zamonaviy talginda bu yondashuv globallashuv sharoitida milliylikni saglab
golishning eng magbul yo’li sifatida baholanadi.

Jadidchilik tajribasi bugungi kunda ma’rifat va taraqqiyot o’rtasidagi uzviy
bog’liglikni isbotlovchi tarixiy dalil sifatida talgin gilinadi. Jadidlar ilm-fan, ta’lim
va madaniyatni jamiyat rivojining asosiy drayveri deb bildilar. Zamonaviy falsafiy
garashlar ham aynan shu fikrni qo’llab-quvvatlaydi. Bilim jamiyatning strategik
resursiga aylanadi.

Zamonaviy tarixshunoslik jadidchilikni fugarolik jamiyati shakllanishining
dastlabki bosgichi sifatida ko’radi. Jadidlar jamoatchilik fikrini shakllantirishga,
ijtimoiy mas’uliyatni oshirishga va faol fugaro tipini tarbiyalashga intildilar.
Bugungi demokratik jamiyatlar uchun bu tajriba alohida ahamiyatga ega. CHunki
kuchli davlat ongli fugaroga tayanadi.

Falsafiy talginda jadidchilikning muhim jihatlaridan biri — axloqgiy
modernizatsiyadir. Jadidlar taraqqgiyotni fagat texnik yoki tashkiliy yangilanish bilan
cheklamaganlar. Ular axlog, mas’uliyat, halollik va mehnatsevarlikni modern
jamiyatning poydevori sifatida ko’rganlar. Bugungi zamonaviylik ingirozi
sharoitida bu yondashuv alohida ahamiyat kasb etmoqda.

Zamonaviy yondashuv jadidchilikni zo’ravonliksiz islohot falsafasi sifatida
baholaydi. Jadidlar keskin to’qnashuvlar jamiyatni parchalashini anglagan holda,
murosali va bosgichma-bosgich o’zgarish tarafdori bo’lganlar. Bu yondashuv
bugungi murakkab siyosiy jarayonlarda ham dolzarbligini yo’qotmagan. Bargarorlik
islohotning sharti sifatida talgin gilinadi.

Jadidchilik tajribasi zamonaviy tarixiy-falsafiy talginda milliy xotira va
identitet masalasi bilan chambarchas bog’lanadi. Jadidlar milliy o’zlikni anglashni
taraqgiyotga to’sqinlik emas, balki uni tezlashtiruvchi omil deb bildilar. Bugungi
identitet ingirozi sharoitida bu tajriba muhim nazariy asos bo’lib xizmat giladi.

Bugungi talginda jadidchilik intellektual jasorat namunasidir. Jadidlar
murakkab siyosiy sharoitda ham mustaqil fikrlashdan voz kechmadilar. Ular

jamiyatni tangid gilishdan qo’rgmadilar. Bu holat zamonaviy ziyolilar uchun muhim
135



axlogiy mezon sifatida garaladi. Fikr erkinligi taragqiyot sharti sifatida talgin
gilinadi.

Zamonaviy tarixiy-falsafiy yondashuv jadidchilikni yakunlanmagan loyiha
sifatida ham ko’radi. Jadidlar boshlab bergan ko’plab islohotlar tarixiy sharoit sabab
to’liq amalga oshmadi. Ammo ularning g’oyalari yo’qolmadi. Bugungi islohotlar
jarayonida jadidchilik tajribasi davom etayotgan tarixiy jarayon sifatida baholanadi.

Muhim jihat shundaki, jadidchilik bugungi kunda nazariy model emas, balki
amaliy saboglar manbai sifatida talgin gilinmoqda. Ta’lim siyosati, madaniy
strategiya va ijtimoiy islohotlarda jadidlar tajribasidan foydalanish imkoniyati
mavjud. Bu tajriba mahalliy sharoitga mos, sinovdan o’tgan modeldir.

zamonaviy tarixiy-falsafiy talginda jadidchilik tajribasi ongga tayangan
modernizatsiya, milliylik va ochiglik muvozanati, zo’ravonliksiz islohot va
ma’naviy mas’uliyat g’oyalarining uyg’un modelidir. Jadidchilik o’tmish bilan
chegaralanmaydi. U bugun ham fikrlaydi. Ertaga ham yo’l ko’rsatadi.

Bugungi globallashuv va tezkor o’zgarishlar sharoitida jadidchilikning
hozirgi davrdagi ahamiyati tobora yaqgol namoyon bo’lmoqda. Jadidchilik
o’tmishga oid tarixiy hodisa bo’lish bilan birga, zamonaviy jamiyat uchun muhim
fikriy va amaliy manba hisoblanadi. Uning g’oyalari bugungi muammolarni anglash
va hal etishda muhim metodologik asos bo’lib xizmat giladi.

Jadidchilikning eng muhim jihati — ma’rifatga tayangan taraqgqiyot
modelidir. Bugungi kunda ham ta’lim jamiyat rivojining asosiy omili sifatida e’tirof
etiladi. Jadidlar ta’limni shaxsiy masala emas, balki ijtimoly mas’uliyat sifatida
tushungan edilar. Hozirgi davrda bu yondashuv yanada dolzarb. Ragobatbardosh
jamiyat bilimli shaxslarga tayanadi.

Jadidchilik bugungi davrda ongni uyg’otish falsafasi sifatida ahamiyatlidir.
Jadidlar jamiyatni tashqi bosim yoki majburlash orgali emas, balki ongni o’zgartirish
orgali isloh gilish mumkinligini ko’rsatdilar. Hozirgi islohotlar ham aynan ongli
fugaroga tayanadi. Ongsiz o’zgarishlar bargaror bo’Imaydi.

Milliy o’zlik va identitet masalasida jadidchilik tajribasi bugun ham muhim.
Jadidlar milliylikni dunyoga yopilish emas, balki ochiq va mas’uliyatli o’zlik
sifatida talgin gilganlar. Globallashuv sharoitida bu yondashuv milliy gadriyatlarni
saglagan holda rivojlanish imkonini beradi. Bu muvozanat bugungi jamiyat uchun
dolzarb masaladir.

Jadidchilikning hozirgi davrdagi ahamiyati fugarolik faolligi bilan ham
bog’lig. Jadidlar faol fugaro modelini ilgari surganlar. Bugungi demokratik
jamiyatda ham faol va mas’uliyatli fugaro taragqgiyotning asosiy tayanchidir.
Beparvolik jamiyatni zaiflashtiradi. Jadidchilik bu xatarga garshi fikriy galgon bo’la
oladi.

136



Ta’lim bilan birga jadidchilik axlogiy yangilanish masalasini ham dolzarb
giladi. Jadidlar taragqiyotni fagat texnik rivojlanish bilan cheklamaganlar. Ular
halollik, mehnatsevarlik va ijtimoly mas’uliyatni jamiyat poydevori deb bilganlar.
Bugungi axloqiy inqgiroz sharoitida bu garashlar alohida ahamiyat kasb etadi.

Zamonaviy madaniy siyosatda jadidchilik tajribasi mulogot va bag’rikenglik
tamoyillarini mustahkamlaydi. Jadidlar fikrlar xilma-xilligini jamiyat boyligi
sifatida ko’rganlar. Bugungi pluralistik jamiyatda bu yondashuv ijtimoiy
bargarorlikni ta’minlaydi. Keskinlik o’rniga mulogot ustuvor bo’ladi.

Jadidchilik bugungi davrda zo’ravonliksiz islohot modeli sifatida ham
dolzarb. Jadidlar keskin to’qnashuvlar jamiyatni izdan chigarishini anglab, murosali
o’zgarish tarafdori bo’lganlar. Bugungi murakkab siyosiy va ijtimoiy jarayonlarda
bu tajriba muhim saboq bo’lib xizmat giladi.

SHuningdek, jadidchilik bugungi intellektual hayotda mustaqil fikrlash
an’anasini  qo’llab-quvvatlaydi. Jadidlar tayyor g’oyalarga ko’r-ko’rona
ergashmaganlar. Ular har bir masalani mahalliy sharoit va manfaatlar asosida tahlil
gilganlar. Bu yondashuv bugungi ilmiy va ijtimoiy fikrlashda muhim ahamiyatga
ega.

Jadidchilikning hozirgi davrdagi ahamiyati shundaki, u o’tmish bilan
kelajakni bog’lovchi ko’prik vazifasini bajaradi. U tarixiy xotirani saglaydi va
zamonaviy islohotlarga ma’naviy asos beradi. Jadidlar tajribasi jamiyatni tezkor,
ammo ongli rivojlanishga undaydi.

jadidchilik bugungi kunda ma’rifat, milliy ong, fugarolik mas’uliyati va
axlogiy yangilanishning dolzarb manbaidir. U tarixiy yodgorlik emas, balki amaliy
va fikriy resursdir. Jadidchilik g’oyalari bugun ham jamiyatni o’ylashga, anglashga
va mas’uliyat bilan harakat gilishga chaqgiradi.

Jadidchilik harakati goldirgan tarixiy tajriba bugungi jamiyat uchun chuqur va
ko’p girrali saboglarni taqdim etadi. Bu tajriba fagat o’tmishni anglash emas, balki
hozirgi va kelajak taraqgiyotini ongli rejalashtirish uchun muhim manbadir. Jadidlar
faoliyati tarixiy sharoitlar bilan cheklangan bo’lsa-da, ularning xulosalari zamon
bilan chegaralanmaydi.

Yugoridagilardan kelib chigib, biz uchun quyidagi muhim saboglar kelib
chigadi:

Birinchi muhim sabog — ularda ongni uyg’otish ustuvorligidir. Jadidlar
jamiyatni o’zgartirishdan avval shaxs ongini o’zgartirish zarurligini angladilar.
Bilim va tanqidiy fikrlash rivojlanmasdan turib, siyosiy yoki igtisodiy islohotlar
bargaror bo’lmaydi. Bugungi islohotlar ham aynan shu hagigatni tasdiglaydi.

Ikkinchi saboq — jamiyat hayotida ta’limning strategik ahamiyatidir. Jadidlar
ta’limni jamiyat taragqgiyotining asosiy tayanchi sifatida ko’rdilar. Ular maktab va

darsliklar orgali kelajakni qurishga intildilar. Bugungi bilimlar iqgtisodiyoti
137



sharoitida bu yondashuv yanada dolzarb. Investitsiya avvalo inson kapitaliga
yo’naltirilishi kerak.

Uchinchi saboq — milliylik va ochiglik muvozanatidir. Jadidlar milliy
o’zlikni saglagan holda dunyo tajribasidan foydalanishni taklif etdilar. Ular na
mutlag yopiq, na ko’r-ko’rona taglid yo’lini tanladilar. Bugungi globallashuv
sharoitida bu muvozanat jamiyat bargarorligining asosiy sharti hisoblanadi.

To’rtinchi saboq — zo’ravonliksiz islohot yo’lini tanlanishidir. Jadidlar
keskin garama-garshiliklardan qochdilar. Ular murosali va bosgichma-bosgich
o’zgarish tarafdori bo’ldilar. Tarix shuni ko’rsatdiki, keskin silkinishlar ko’pincha
beqarorlikka olib keladi. Bargaror taragqiyot esa ongli islohotlarga tayanadi.

Beshinchi saboq — jamiyatdagi fugarolik mas’uliyatliligi. Jadidlar faol
fugaro jamiyatning tayanchi ekanini ko’rsatdilar. Beparvolik ijtimoiy ingirozga olib
keladi. Demokratik jarayonlar ham fugarolarning ongli ishtirokiga tayanadi. Jadidlar
bu hagiqgatni o’z tajribasi bilan isbotladilar.

Oltinchi saboq — mamlakatda axloqgiy modernizatsiya zarurati. Jadidlar
taragqgiyotni fagat tashqgi yangilanish bilan cheklamadilar. Ular axlog, halollik va
mas’uliyatni jamiyatning ichki poydevori sifatida ko’rdilar. Bugungi axlogiy
ingirozlar fonida bu yondashuv alohida ahamiyat kasb etadi.

Ettinchi sabog — intellektual jasoratdir. Jadidlar murakkab siyosiy sharoitda
ham mustaqil fikrlashdan voz kechmadilar. Ular tanqid gilishdan qo’rgmadilar. Bu
jasorat ziyolilar uchun muhim namuna bo’lib golmoqda. Erkin fikr taraqgiyotning
harakatlantiruvchi kuchidir.

Sakkizinchi saboq — tarixiy xotiraning ahamiyatidir. Jadidlar merosining
uzog vagqt inkor etilishi jamiyat xotirasiga zarar yetkazdi. Tarixni unutish kelajakni
zaiflashtiradi. O’tmishdan sabog olish — rivojlanish sharti ekanliginip unutmaslik
lozim.

jadidchilik tajribasi bugungi jamiyat uchun ko’rsatma emas, saboq beradi. U
tayyor yechim taklif gilmaydi, ammo to’g’ri savollarni qo’yadi. Ongni uyg’otish,
ta’limni ustuvor qilish, zo’ravonliksiz islohot va axlogiy mas’uliyat —
jadidchilikdan olinadigan eng muhim tarixiy saboglardir.

Jadidchilik harakati milliy rivojlanish konsepsiyasida asosiy g’oyaviy manba
sifatida alohida o’rin egallaydi. Jadidlar ilgari surgan garashlar bugungi milliy
taraqgiyot modelining tarixiy ildizlarini tashkil etadi. Ularning tajribasi milliy
rivojlanishni tashqgi bosim yoki tasodifiy o’zgarishlar emas, balki ongli va
rejalashtirilgan jarayon sifatida tushunishga yordam beradi.

Milliy rivojlanish konsepsiyasida jadidchilikning eng muhim o’rni —
ma’rifatga tayangan taragqqiyot g’oyasidir. Jadidlar jamiyatni boylik yoki kuch bilan
emas, bilim bilan rivojlantirish mumkinligini ta’kidladilar. Bugungi milliy

138



strategiyalarda ham inson kapitalini rivojlantirish ustuvor vazifa sifatida
belgilangan. Bu yondashuv jadidchilik merosining zamonaviy ifodasidir.

Jadidchilik milliy rivojlanishda milliy o’zlik va ochiglik muvozanatini
ta’minlovchi modelni taklif etdi. Jadidlar milliy gadriyatlarni saglagan holda dunyo
tajribasidan foydalanish zarurligini ko’rsatdilar. Bu model bugungi globallashuv
sharoitida ayniqgsa dolzarb. Milliylik taraggiyotga to’sqinlik emas, balki uning
tayanchiga aylanadi.

Milliy  rivojlanish  konsepsiyasida jadidchilik fugarolik mas’uliyati
tushunchasini mustahkamladi. Jadidlar faol va mas’uliyatli fugaro jamiyat
taragqgiyotining asosi ekanini ilgari surdilar. Bugungi demokratik jamiyatda ham
rivojlanish fagat davlat tashabbuslari bilan emas, balki fugarolarning ongli ishtiroki
bilan ta’minlanadi. Bu fikr jadidchilikdan merosdir.

Jadidchilik tajribasi milliy rivojlanishda zo’ravonliksiz islohot tamoyilini
asoslab berdi. Keskin silkinishlar jamiyatni izdan chigarishi mumkinligini jadidlar
amalda ko’rsatdilar. Bugungi islohotlar ham bargarorlik va bosgichma-bosgichlik
tamoyillariga tayangan holda olib borilmoqgda. Bu yondashuv jadidchilik falsafasiga
mos keladi.

Milliy rivojlanish konsepsiyasida jadidchilik axloqiy poydevor vazifasini ham
bajaradi. Jadidlar taragqiyotni fagat tashqi ko’rsatkichlar bilan o’lchamaganlar. Ular
axlog, halollik va ijtimoiy mas’uliyatni jamiyat mustahkamligining asosi deb
bildilar. Bugungi davrda bu qarashlar milliy rivojlanishning bargarorligini
ta’minlaydi.

SHuningdek, jadidchilik milliy rivojlanishda intellektual mustaqgillik
g’oyasini ilgari surdi. Jadidlar tayyor modellarga ko’r-ko’rona ergashishni rad
etdilar. Ular har bir islohot milliy sharoitga mos bo’lishi kerakligini ta’kidladilar. Bu
yondashuv bugungi strategik rejalashtirishda ham muhim ahamiyatga ega.

jadidchilik milliy rivojlanish konsepsiyasida tarixiy asos, g’oyaviy y0’nalish
va ma’naviy tayanch sifatida muhim o’rin egallaydi. U o’tmish tajribasini bugungi
taraqgiyot bilan bog’laydi. Jadidchilik milliy rivojlanishni ongli, ma’rifatli va
mas’uliyatli yo’lga soluvchi tarixiy modeldir.

**k%x

139



XULOSA

Mazkur ilmiy uslubiy tadgigot Turkiston jadidlarining ijtimoiy-siyosiy
garashlari hamda milliy madaniyatni modernizatsiya qilishdagi o’rnini tarixiy,
Ijtimoiy va falsafiy jihatdan yaxlit tizim sifatida tahlil gilish imkonini berdi.
O’rganish jarayonida jadidchilik tasodifiy yoki fagat ma’rifiy hodisa emas, balki
jamiyatni ongli ravishda yangilashga qaratilgan murakkab tarixiy harakat ekani
ilmiy asosda yoritildi.

Tadgiqot natijalari shuni ko’rsatdiki, jadidchilik XI1X asr oxiri — XX asr
boshlarida Turkiston jamiyatida yuzaga kelgan chuqur ijtimoiy, siyosiy va madaniy
ingirozlarning mantigiy mahsuli bo’lgan. An’anaviy ta’lim tizimining ingirozi,
mustamlakachilik siyosatining kuchayishi, ijtimoiy tengsizlik va madaniy turg’unlik
jadidlar tafakkurida islohot zaruratini shakllantirdi. Jadidlar bu muammolarga
zo’ravonlik orgali emas, ma’rifat va ongni yangilash orgali javob berishni tanladilar.

liImiy tahlil natijasida jadidlarning ijtimoiy-siyosiy qarashlari tizimli
xarakterga ega ekani aniglandi. Ular jamiyatni yangilashni davlat boshgaruvi, huquq
va adolat, shaxs erkinligi, milliy o’zlik va fugarolik mas’uliyati bilan uzviy bog’liq
holda ko’rganlar. Jadidlar uchun siyosiy islohot ma’rifiy islohotdan ajralmas jarayon
bo’lib, bu yondashuv ularning tafakkurini zamonaviy siyosiy-falsafiy ogimlarga
yaginlashtiradi.

Tadgigotda aniglanganki, jadidlar milliy madaniyatni modernizatsiya gilishda
ta’lim, matbuot, adabiyot, teatr va til masalalariga alohida ahamiyat berganlar. Usuli
jadid maktablari, gazeta va jurnallar, sahna asarlari orgali jamiyat ongiga bevosita
ta’sir ko’rsatildi. Bu faoliyat milliy ongning shakllanishi, ijtimoiy faollikning ortishi
va madaniy mulogotning kengayishiga olib keldi. Jadidchilik shu jihatdan milliy
uyg’onish jarayonining asosiy harakatlantiruvchi kuchi bo’lib xizmat qildi.

Asosiy ilmiy natijalardan yana biri shuki, jadidchilik harakati zo’ravonliksiz
islohot modeli sifatida tarixiy ahamiyatga ega. Jadidlar keskin siyosiy
to’qnashuvlardan qochib, bosgichma-bosgich, ongga tayangan o’zgarish tarafdori
bo’lganlar. Bu tajriba bugungi zamonaviy jamiyatlar uchun ham muhim nazariy va
amaliy saboq bo’lib xizmat giladi.

Tadgigot shuni ham ko’rsatdiki, jadidchilik g’oyalari XX asr boshlarida
siyosiy bosim, ta’qib va mafkuraviy garshiliklar sabab to’liq ro’yobga chigmagan.
Mustamlaka va sovet davrida jadidlar merosi biryoglama va adolatsiz baholangan.
Biroq jadidchilik g’oyalari butunlay yo’qolmagan, balki yashirin va madaniy
shaklda davom etgan. Bu holat jadidchilikning g’oyaviy yashovchanligini
tasdiglaydi.

Tarixiy adolatni tiklash jarayoni jadidchilikni zamonaviy tarixshunoslik va
falsafiy tafakkurda gayta baholash zaruratini yuzaga chigardi. Bugungi kunda

140



jadidchilik nafagat tarixiy hodisa, balki milliy rivojlanish, ta’lim siyosati, fugarolik
jamiyati va axlogiy modernizatsiya uchun muhim intellektual meros sifatida
garalmoqda. Tadgigot bu yondashuvning ilmiy asoslarini mustahkamladi.

Tadgiqot istigbollari nuqgtayi nazaridan bir gator muhim yo’nalishlarni
ko’rsatish mumkin. Avvalo, jadidlarning individual shaxsiy garashlari va ularning
o’zaro tafakkuriy farglarini chuqurroq o’rganish zarur. Ikkinchidan, jadidchilikning
mintagaviy xususiyatlari va Turkistonning turli hududlarida harakatning namoyon
bo’lish shakllarini giyosiy tahlil gilish istigbolli yo’nalish hisoblanadi.

SHuningdek, jadidchilik g’oyalarini zamonaviy ta’lim, madaniyat va ijtimoiy
siyosat bilan bog’liq holda interdisiplinar tadgigotlar asosida o’rganish muhim
ahamiyat kasb etadi. Jadidchilik tajribasining bugungi islohotlar jarayoniga ta’siri,
uning milliy rivojlanish strategiyalaridagi o’rni alohida ilmiy tadgigotlarni talab
qgiladi.

mazkur tadqgigot jadidchilikni tarixiy, ijtimoiy va falsafiy jihatdan kompleks
tahlil qilish imkonini berdi. Jadidchilik Turkiston jamiyatini turg’unlikdan
chigarishga garatilgan ongli va ma’rifatparvar harakat sifatida namoyon bo’ldi.
Uning tajribasi bugun ham dolzarb. Jadidlar goldirgan ilmiy, madaniy va ma’naviy
meros milliy taraqqiyot yo’lida muhim nazariy va amaliy manba bo’lib qolmoqda.

141



FOYDALANILGAN ADABIYoTLAR

1.Mirziyoev. SH.M. «Buyuk kelajagimizni mard va olijanob xalgimiz bilan
birga quramiz» Toshkent. “O’zbekiston “ 2017y

2.Mirziyoev. SH.M. «Milliy tiklanishdan - milliy yuksalish sari» Toshkent.
“O’zbekiston “ 2018 y

3. Mirziyoev. SH.M. Yangi O’zbekistonda erkin va farovon yashaylik.
Toshkent. “O’zbekiston ““ 2023y

4. Mirziyoev. SH.M. Yangi O’zbekiston-taraqqiyot strategiyasi Toshkent.
“O’zbekiston ““ 2023y

5 Mirziyoev. SH.M. Jadidlar merosini o’rganishga bag’ishlangan xalgaro
konferentsiya ishtirokchilariga tabrigi. 2024y

1. V. V. Bartold. (1900). Turkestan v epokhu mongol’skogo nashestviya. St.
Petersburg: Tipografiya Imperatorskoy Akademii Nauk.

2. N. P. Ostroumov. (1901). Musul 'manskaya shkola v Turkestane. Tashkent:
Tipografiya Turkestanskogo General-Gubernatorstva.

3. V. V. Radlov. (1905). Obraztsy narodnoy literatury tyurkskikh plemen. St.

Petersburg: Akademiya Nauk.

I. Gasprinskiy. (1907). Russkoe musul 'manstvo. Bakhchisaray: Tarjimon.

A. Fitrat. (1911). Munozara. Istanbul: Matbaayi Islomiya.

A. Fitrat. (1912). Hind sayyohining bayonoti. Istanbul: Matbaayi Islomiya.

M. Behbudiy. (1913). Padarkush. Samargand: Behbudiya.

M. Behbudiy. (1914). Risolai jadida. Samargand: Behbudiya.

. A. CHo’lpon. (1916). Adabiyot nadir?. Toshkent: Turkiston matbuoti.

10.A. Fitrat. (1917). Milliy istiglol. Toshkent: Hurriyat.

11.V. V. Bartold. (1927). Sochineniya (1-jild). Moskva: Nauka.

12.A. Yu. Yakubovskiy. (1930). K istorii obrazovaniya Turkestana. Moskva:
Gosizdat.

13.E. Polivanov. (1934). Ocherki po istorii uzbekskogo yazyka. Leningrad:
Nauka.

14.B. Qosimov. (1999). Jadidlar. Toshkent: Ma’naviyat.

15.B. Qosimov. (2000). Milliy uyg onish. Toshkent: SHarq.

16.S. Aliyev. (2001). Turkistonda jadidchilik harakati. Toshkent: Fan.

17.J. Yo’ldoshev. (2002). Ma rifat va taraqqiyot. Toshkent: O’qituvchi.

18.A. Khalid. (2003). The politics of Muslim cultural reform. Berkeley:
University of California Press.

© oo ~N Oh

142



19.A. Khalid. (2004). Islam after communism. Berkeley: University of California
Press.

20.A. Abdurahmonov. (2005). Jadidchilik va za lim islohoti. Toshkent: Fan.

21.N. Habibullayev. (2006). O zbek ziyolilari tarixi. Toshkent: Akademnashr.

22.A. Khalid. (2007). Making Uzbekistan. Ithaca: Cornell University Press.

23.E. Allworth. (2008). Central Asia: 130 years of Russian dominance. Durham:
Duke University Press.

24.1. Saidov. (2009). Milliy tafakkur va jadidlar. Toshkent: Ma’naviyat.

25.A. Rasulov. (2010). O zbek adabiyoti va jadidlar. Toshkent: Fan.

26.S. Zenkovsky. (2011). Pan-Turkism and Islam in Russia. Cambridge: Harvard
University Press.

27.Z. 1slomov. (2012). Milliy ong va tarix. Toshkent: Yangi asr avlodi.

28.U. Rahmonov. (2012). Jadidchilik falsafasi. Toshkent: Fan va texnologiya.

29.A. Frank. (2013). Islamic historiography in Central Asia. Leiden: Brill.

30.B. To’xtayev. (2014). Jadid teatr san ati. Toshkent: San’at.

31.N. Mahmudov. (2014). Til va milliy tafakkur. Toshkent: Akademnashr.

32.D. DeWeese. (2015). Islamization and native religion in the Golden Horde.
Pennsylvania: Penn State Press.

33.A. Ochildiyev. (2016). Ma rifatparvarlik va siyosiy ong. Toshkent: Fan.

34.J. Xudoyberdiyev. (2016). Milliy modernizatsiya. Toshkent: O’zbekiston.

35.A. Morrison. (2017). Russian rule in Samarkand. Oxford: Oxford University
Press.

36.S. Qahhorov. (2018). Jadidchilik va fugarolik jamiyati. Toshkent:
Akademnashr,

37.A. Fitrat. (2018). Asarlar to ‘plami. Toshkent: Fan.

38.S. Keller. (2019). Russia and Central Asia. Toronto: University of Toronto
Press.

39.H. Norqulov. (2020). Milliy uyg onish nazariyasi. Toshkent: Yangi nashr.

40.M. Boboyev. (2020). Jadidlar va siyosiy tafakkur. Toshkent: Fan.

41.A. Khalid. (2021). Central Asia: A new history. Princeton: Princeton
University Press.

42.M. Is’hoqov. (2022). Jadidchilik merosi va zamonaviylik. Toshkent:
Akademnashr,

43.S. Karimov. (2022). Tarixiy xotira va milliy ong. Toshkent: Ma’naviyat.

44.P. Frankopan. (2023). The Silk Roads. London: Bloomsbury.

45.D. Omonov. (2023). Jadidchilik va milliy rivojlanish. Toshkent: Fan va
innovatsiya.

46.A. Khalid. (2024). Islam and modernity in Central Asia. London: Routledge.

143



